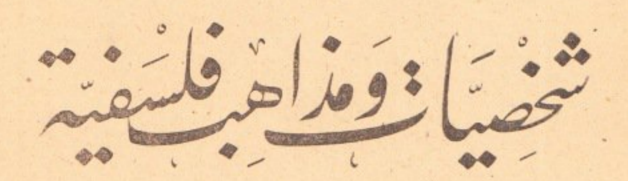
# مؤلفات المحمعت الفلسفة مؤلفا مكرية



تأليف الكتوعثمال مين الكتوعثمال مين مدرستاريخ الفلسفة كجلتيا لآداب بجامعة فؤا دالأول

35710 - 03817

ملتذعوالطبع والنشراصاب داراجياء الكتب العربية عيستى البالي الحتابي وشتركاه

## مؤلفات المحرية الموافية عراله المام المحرية



### ن كيف الكتوعثمان مين مدرستاريخ الفلسفة كلتيالآداب بجامعة نؤاد الأول

١٣٦٤ه - ٥١٩٦٠م



793,794 N F1

## بسب إبدارهم الرحيم

#### معت رمته

تعوزنا الفلسفة اليوم أكثر من ذى قبل ، وعصرنا أحوج إليها من أى عصر سابق . صحيح أن الإنسان فى عصرنا الحاضر قد اكتسب « بالعلوم الطبيعية » قوة هائلة ، وتهيأ له من الوسائل المادية ما لو أحسن استماله لكفل لنفسه حياة أهنأ وأسلم وأحفل بمعانى الحق والحير والجمال . لكن « علوم الإنسان » من أخلاق وسياسة واجماع لم تستقر قواعدها بعد ، ولم تتقدم فى الحقيقة تقدم العلوم الطبيعية ؛ ونتيجة هذا أن الإنسانية أصبح لها اليوم من القوة المادية قسط موفور ، ولكن حظها من القوة الروحية والإصلاحية نرر يسير .

والفلسفة في نظرنا هي الكفيلة بسد هذا النقص: لأن الفلاسفة هم رافعو لواء القيم الروحية ، وهم بناة الحضارة بمعناها الإنساني الصحيح ، وهم المصلحون الحقيقيون . وكل إصلاح تم في الماضي ، أو سيتم في المستقبل إنما هو أثر من آثار الفلاسفة وأحرار المفكرين . وقد صدق من قال : « لولا أحلام الفلاسفة في الأزمنة الماضية لكان الناس يعيشون إلى الآن كما كانوا يعيشون قديما عراة في الكمهوف! »

والحق أن التاريخ وسائر العلوم تظل كتابا مطويا إذا لم نفسرها بالفلسفة ، وأن

المؤرخين ، والسياسيين ، ورواة القصص والأخبار ، مهما يكن شأنهم ، ليتضاءلون بالقياس إلى ذوى الإقدام من الفلاسفة والمصلحين ، أولئك الذين نقبوا فى أغوار النفس ، وحاولوا أن يكشفوا عن الغاية الخفية التي ترمى إليها الإنسانية .

فالفلاسفة ، سواء أكانوا مفكرين أممصلحين، يستحقون منا في الوقت الحاضر على الأخص أحسن العناية . وتاريخ الفلسفة ، الذي هو تاريخ مذاهبهم ، خليق أن يحظى منا اليوم بكل تقدير. وإذن فلندرس شخصيات الفلاسفة ، ولندرس مذاهبهم، ولنتعلق بها إذا كانت مذاهب متينة صادقة صادرة عن إلهام أخلاق رفيع .

#### \* \* \*

وقد عرضت في هـذا الكتاب لطائفة من أعلام الفلسفة اليونانية القديمة ، والإسلامية المتوسطة ، والأوروبية الحديثة .

وأود أن يعرف القارئ منهجى فيما أتناوله من بحوث فى تاريخ الفلسفة : فإنى أعتقد أن واجبنا على العموم ، حين ندرس آثار عظيم من عظاء الفكر ، أن نعرضه على أحسن ما يمكن من وجوه ، كما لو كان مذهبنا نحن ؛ بل يجمل بنا أن نصطنعه لأنفسنا مذهبا فى مرحلة البحث والعرض على الأقل ، وترجيئ نقده إلى أن يتم لنا الوقوف عليه وتمثّله والتمكن منه .

وقد حاولت فى حديثى عن « شخصيات ومذاهب فلسفية » أن ألتزم هـذا النهج الذى ارتضيته وبيّنته . فعسى أن أوفق فى تلك المحاولة ، فأكون من النصفين .

عثمال أمين

اليـونان

#### السوفسطائيون

تمہیاد:

عرفت بلاد اليونان ، في القرن الخامس قبل ميلاد المسيح ، عصراً من عصور العظمة والازدهار ، لا من الناحية السياسية فحسب ، بل من الناحية العقلية أيضاً . كان ذلك العصر فتحاً جديداً في تاريخ الفكر البشرى : استيقظ فيه الإنسان من سباته العقلي ، فنحى عن ذهنه كابوس الخيالات الأولى التي كانت أشبه بتخليط المرضى وتخريف الأطفال ، وزال عن نفسه ماكان يساورها من فزع وهلع إزاء مشاهد الطبيعة وأحداثها ، تلك المشاهد التي كان يشعر بعجزه عن السيطرة عليها فضلاً عن الإحاطة بها .

ولأول مرة فى ذلك العصر تحقق الإنسان ، عن وعى وشعور ، أنه هو الناظر المتفرج على مشاهد الكون كله ، وتبين أن العالم المعقد بأسره موجود بالقياس اليه ، وعرف أنه إذا تهيأ له من الصبر والإقدام وبذل الجهد مايدعم به قواه ، حقّ له أن يطمع فى الإشراف على الأشياء ، فيضبط جريانها ، ويوجهها إلى تحقيق أسمى مايصبو إليه من غايات .

كان ذلك العصر أول دوى للمذهب الإنسانى الحديث ، وكان ذلك من بعض الوجوه أعظمها لأنه كان أبسطها وأبعدها عن الـكافة وأقربها إلى الحرية ، وأقلها تأثراً بالقيود والسدود .

#### خصائص الوسط الذي نشأت فيه السوفسطائية:

وكانت الفلسفات اليونانية السابقة بحراً فاض بالمذاهب والآراء: فهذا «هرقليطس» يقول إن كل شيء في الكون دائم التغير والجريان ، وذاك « يَرمنيدس» قد أنكر الحدوث والصيرورة وقرر أنه لاحقيقة هنالك إلا للموجود الثابث الواحد الباقي ، في حين أن « ديموقريطس » قد وجد في مذهب الجزء الذي لا يتجزأ حلاً وسطاً بين التغير والثبات .

وكان كل صاحب مذهب أو مقالة يعلن أن آراءَه هي عين الحق . وكان في كل ذلك مايدعو العقول إلى الحيرة والشك ويبث في النفوس البلبلة والاضطراب .

ولم تكن حال اليونان السياسية أقل إثارة للتشكك من حالها العقلية: فقد ذهبت الأرستقراطية ، وأخذت تحل محلها الديمقراطية ، وبدأت تضيع من نفوس الناس حرمة القانون ، وانقضى معها نفوذ الآباء والأجداد ، كما ضاعت سيطرة العرف وهيبة التقاليد والعادات . وانبسط جاء المهر جين والزعماء الديما جوجيين ، وذاعت شهرة الخطباء وذوى المهارة في التأثير في نفوس الجماهير .

عاش السوفسطائيون في أثينا إبان ذلك القرن ، فأصابوا من النجاح حظا عظيما . وتعليل ذلك غير عسير : فقد كانت تلك الجماعة السوفسطائية تزدرى البحث في الميتافيزيقا الخالصة ، وتنفر من النظر في طبائع الأشياء وأصولها الأولى . وربما كان في هذه النزعة ما يجتذب نفوس الأثينيين الذين كان يعنيهم تدبير المدينة أكثر مما يعنيهم الوقوف على كنه الطبيعة ، وتعنيهم الأخلاق والسياسة أكثر مما يعنيهم العلم الحض والنظر العقلى الصرف . ونستطيع أن نتبين هذه الظاهرة عند فلاسفة اليونان

أنفسهم: فإن ميتافيزيقا أفلاطون ذات اتصال وثيق بالأخلاق. وأرسطو هو صاحب العبارة المشهورة: « الإنسان حيوان سياسي » (أي مدني). وهـذا الوصف الأرسطاطاليسي ينطبق خير انطباق على الأثينين بوجه عام: فقد كانوا قوما مشغوفين بالسياسة، تبهرهم الفصاحة في خطب القادة والزعماء، ويستهويهم الجدل في شئون المدينة. والحق لقد كان وجود السوفسطائيين مطابقا لميول الناس وحاجاتهم في بلد يستطيع كل مواطن من أهله أن يكون له نصيب فعلى في الدولة، ولا يدين ببسطة نفوذه فيه إلا بقدر ما أوتى من القدرة على التأثير والإقناع، بلد يريد كل فرد فيه أن يعلن على رؤوس الأشهاد مواهبه وفضائله الخاصة التي يستطيع بها سياسة نفسه وسياسة الآخرين. يضاف إلى ذلك كله ما اشتهر به الأثينيون في ذلك العصر من توثب وحماس، وتقلب في الأهواء، وتوقد في القريحة، وتطلع إلى المعرفة، هذا إلى مرونة عقلية بالغة، ونفاذ ذهني عميق.

#### السوفسطائية:

السوفسطائية كلمة مأخوذة من اللفظ اليونانى « سُفِرْما » ، ومعناه الأصلى هو التميز بالحذق والمهارة فى الأمور ، ولكنها أحذت من بعد ذلك تدل على القول المموه أو القياس الحدّاع الذى يُلتمس منه المفالطة والتلبيس والتغرير بالناس . وذلك أنها كانت تطلق أول الأمر على تلك الحركة الفكرية التى ذاعت فى بلاد اليونان عامة ، وفى مدينة أثينا خاصة ، إبان الخمسين سنة الأخيرة من القرن الخامس لميلاد المسيح ، والتى كان من زعمائها البارزين « پروتاغوراس » و « غورغياس » وغيرها .

ولما أصبح السوفسطائيون، معلمين متكسبين ، يجوبون البلاد اليونانية ملتمسين

التلامذة والمستممين ، ويتنقلون من مدينة إلى مدينة ، فيلقون على الناس — نظير أجور معلومة — دروساً فى الحكمة والسياسة والفصاحة ، ويعلمونهم كيف يتوصلون إلى النجاح ، وكيف ينصرون أو ينقضون أى رأى كان ، متى شاءوا ، من غير مراعاة لحق أو عدل ؛ وبالإجمال كيف يستطيعون إفحام الحصم والغلبة عليه بأية وسيلة ، يومئذ أحذ معنى « السوفسطائى » فى الابتذال ، وأخذ الناس يطلقونه بشىء من الزراية على أوائك الذين دأبوا على استمال الأقاويل الحلابة ، وجنحوا إلى المغالطة فى الكلام .

#### منهج السوفسطائيين وموضوع بحوثهم:

أما منهج السوفسطائيين فيرجع في صميمه إلى المناظرة والجدل ، ومعارضة الرأى البرأى ، ومقارعة الحجة بالحجة . ولما كان مقصد السوفسطائي أن يعلم تلاميده ومستمعيه أموراً تنفعهم في الشؤون العامة والخاصة ، وأن يلقنهم النصائح والإرشادات والوسائل التي يتمكنون بها من التفوق على الأقران والغلبة على المنافسين ، فلم يكن بد من تعليمهم كيف ينقدون آراء الغير ، ويناقشون الحجج التي يدلى بها الخصوم . ولذلك كان سبيل السوفسطائي في دروسه ، إما أن يلقي خطبة ضافية ، وإما أن يدلى باعتراضات على آراء غيره ، أو يوجه الأسئلة والاستجوابات إلى تلاميذه ومستمعيه .

وكثيراً مايلق السوفسطائيون الخطب الحافلة التي هي في منزلة نماذج لما يستطيمون القيام بتعليمه في شتى الأغراض والموضوعات: فتراهم يخوضون تارة في مسألة من المسائل العامة ، فلسفية كانت أو سياسية ، وتارة يمتدحون أهل مدينة ما ، أو يرثون عظياً من العظاء . وقد يتناولون موضوعات عادية أو تافهة : فيخطبون مثلاً في مدح الفيران ، أو ديدان الحرير ، وما إلى ذلك .

ومن أمثلة الأغراض التي كان يخطب فيها السوفسطائيون اليونان مانجده في رسالة صغيرة ألفهاسوفسطائي مجهول، ويرجع عهدها إلى القرن الخامس قبل الميلاد. وقد تكلم فيها على تسعة من الموضوعات التي اختلف فيها نظر الفلاسفة: كالخير والشر، الحسن والقبح، العدل والجور، الحق والباطل، الحكمة والسفه، العلم والجهل، في أن العلم والفضيلة هل يلقنان؟ هل يقام القضاة بالقرعة أو بحسب الكفاية؟ في أن أقدر الناس على سن القوانين و تطبيقها هو صاحب الجدل، لأنه يعرف جميع النقائض بين الآراء، وفي أن فن تقوية الذاكرة أجمل المخترعات.

تلك أمثلة للموضوعات التي كان يخوض فيها خطباء السوفسطائيين عند اليونان، وهي شبيهة بما في كتاب « المحاسن والأضداد » للجاحظ، وبما في بعض مقامات الحريري التي تتناول مدح الشيء وذمه، أو التحبيب إليه والتنفير منه.

فالسوفسطائي قبل كل شيء خطيب ، يُعلم الناس الـكلام الحيد أو الكتابة الحسنة الرشيقة في جميع الشئون والمقاصد المكنة . ولكن ممارسة هذا الفن الـكلامي في جميع الأغراض يتطلب معرفة واسعة . ويظهر أن من السوفسطائيين من كان يدعي المعرفة بصناعات كثيرة : فإننا نقرأ في إحدى محاورات أفلاطون عن هيياس السوفسطائي أنه حين قدم إلى أوليمپيا أعلن أن مايرتدي من ثياب ، وما يملك من أمتعة ، السوفسطائي أنه عن صنع يده : رداؤه وعباءته وحزاهه الموشى ونعلاه وخاتم أصبعه ، حتى فرشة حصانه (۱)!

وعلى كل حال بجد السوفسطائيين ، في لغة القرن الخامس وأوائل القرن الرابع قبل الميلاد، يشبهون من يسميهم ديكارت في عصره «بالأساندة العلماء» ، يعني رجالاً

<sup>(</sup>۱) أفلاطون: « هيبياس الصغير » ص ٣٦٧ ب د

يُعدُّون قوَّامين على الحكمة أو إِخصائيين ، سواء أكانوا موسيقيين أم رياضيين أم أطباء أم معلمى ألعاب رياضية أم « شعراء بربابة » ، قد مهروا في صناعة من الصناعات ، فهم يتصدّون لتعليم الغير إياها .

#### بحمل فلسفتهم:

كان السوفسطائيون ينشدون ثقافة « إنسانية » جديدة بجعل الإنسان مقياسا لجميع الأشياء ، كما قال پروتاغوراس : فذهبوا إلى أن مارآه كل واحد من الناس موجوداً فهو عنده موجود، ومارآه معدوما فهو بالقياس إليهمعدوم ، ولا يتعدى هذا الحَـكُم إلى غيره . وَمعنى هذا أنهم «ينكرون حقائق الأشياء ، ويزعمون أنه ليس هاهنا ماهيات مختلفة وحقائق متمايزة فضلا عن اتصافها بالوجود . . . بل كلمها أوهام لا أصل لها »(١) . فهم قد رجعوا إلى الإحساس الفردى ، وجعلوه الحـكم في جميع الشئون . وذهبوا إلى « أن الأشياء هي بالنسبة إلى كما تبدو لي ، وهي بالنسبة إليك كما تبدو لك . والريح التي تهب على رجلين ، تـكون باردة بالقياس إلى من كان يشعر بالبرد ، وغير باردة بالقياس إلى من لم يكن يشعر بالبرد . والأشياء بالقياس إلى كل واحد منا كما يحسمها »<sup>(٢)</sup> . وكان السوفسطائيون يرون عدم الاشتغال إلاّ بالأمور الإنسانية ، أعنى التي تهم الإنسان خاصة ، فرفضوا علم الطبيعة ، ذاهبين إلى أنه لاغناء فيــه لهداية السلوك الإنساني . ويقول پروتاغوراس في ذلك : « أما الآلهة فليس في وسعى أن أعلم أموجودون هم أم غير موجودين ؛ يحول دون علمي

<sup>(</sup>١) انظر: الشريف المرتضى: « الإتحاف » م ٩ ص ١٨٤

<sup>(</sup>۲) انظر : أفلاطون : «تيتاتوس» ۱۵۲ ا ــ ح؛ افلاطون : «اقراطيل» ۳۸۰ هـ ــ ۱۳۸۶ ؛ ديوجنس اللايرسي: « سير مشاهير الفلاسفة » . ك ۹ ص ۵۱

بذلك موانع كثيرة: قصر العمر، وغموض الموضوع »(١). فني حين أن الفلسفة عند الفلاسفة الأقدمين كان مركزها الطبيعة ، أصبح مركزها عند السوفسطائيين هو الإنسان نفسه . والسوفسطائيون إنسانيون أيضاً بمعنى آخر: بمعنى أنهم ماكانوا يفاضلون بين البشر لأجناسهم أو لغاتهم أو أديانهم . ويُروى أن « هيپياس » كان ينظر إلى الناس جميعا نظره إلى « الأقارب وأهل البيت الواحد ؛ وهم كذلك بالفطرة إن لم يكونوا بمقتضى العرف والقانون »(٢).

فنظرات السوفسطائيين ، كاقال الأستاذ «ليون رُبان» ، أشبه بمحاولة تخطيطية أو وضع حجر أساسي لبناء فلسفة « إنسانية » بأوسع معانى لفظ الإنسان<sup>(٣)</sup>. والسوفسطائيون ، وسقراط من بعدهم ، أهم الدعاة لإحداث هذا الانقلاب في توجيه الفكر وجهة إنسانية .

#### السوفسطائيون والشكاك:

خلط بعض الكتاب بين السوفسطائيين والشكاك . وقد نستطيع أن نعد السوفسطائيين شكاكا من حيث أنهم متفقون على إنكار ما يسميه الفلاسفة « بالحق المطلق » أو « بالحير على الإطلاق » . إذ الحق والحير عند السوفسطائية أممان نسبيان ، وليسا كذلك فى ذاتهما وطبيعتهما . فما هو خير فبالنسبة للإنسان ، وما قد يكون خيراً فى ظرف لا يكون كذلك فى ظرف آخر . وعلى كل حال كانوا يرون

<sup>(</sup>۱) ديوجانس اللابرسي : « سير مشاهير الفلاسفة » . ك ١٠ ص ٥١

<sup>(</sup>۲) أفلاطون: « پروتاغوراس » ۳۳۷ ج

Robin, La pensée grecque, p. 175. (\*)

أن « الإنسان مقياس لجميع الأشياء » ، وأن الأشياء « هي حق عند من هي عنده حق ، وهي باطل عند من هي عنده باطل » . وعمدة ما ذكروا من اعتراضات هو اختلاف الحواس في المحسوسات (١) .

والشكاك يتوقفون عن الحكم على الأشياء. في حين أن السوفسطائيين يتكلمون في جميع الأمور، ويخوضون في كل مسألة، ويتعرضون لكل رأى، ويزعمون القدرة على المعرفة في كل موطن.

على أن الشكاك أصحاب مدرسة فلسفية ومذهب مرسوم: هم يطلبون الحقيقة ، كنهم يذهبون إلى أنهم لا يستطيعون الوصول إلها. أما السوفسطائيون فقوم يحيئون من جميح المدارس اليونانية الفلسفية وليس لهم مذهب معلوم يدعون إليه ، ولا مبدأ مرسوم يناضلون عنه (٢). وأكبر ما يعنهم هو أن ينشئوا من تلامذتهم وأتباعهم حطباء ذوى فصاحة ولكن ، وسياسيين أهل حذق ومرونة ، وأصحاب جدل يتقنون تأييد كل قضية ، والانتصار في كل موقف. فلا عجب أن يكون السوفسطائيون قدوماً لا يحفلون بالحق من حيث هو ، وأن يكون شأنهم شأن أغلب الحطباء طلاب الشهرة : ومن كان همه التأثير في أكبر عدد من الناس من أيسر سبيل فحسبه أن يوهمهم بصدق ما يقول ، وأن يوقع في نفوسهم ظنا غالبا ، وأن يجعل رأيه لديهم شبها بالحق .

<sup>(</sup>١) ابن حزم : « الفصل في الأهواء والملل والنحل » : الجزء الأول ص ١٤

<sup>(</sup>٢) لكن الإنصاف يقتضينا أن نلاحظ مع ذلك أن تعاليم السوفسطائيين كان يجمع بينها غرض واحد عملى : وهو تعليم « الحكمة » ، ومعنى ذلك ــ عندهم ــ القدرة على تدبير الأسرة والمدينة .

#### الحملة على السوفسطائية:

لكن هذه الحركة الفكرية التي لا 'ينكر شأنها في تاريخ الفلسفة اليونانية كان لها فيما بعدد عواقب وبيلة: فقد أفضت في أوائل القرن الرابع قبل الميلاد، من جهة الأخلاق والسياسة، إلى قيام مذهب الكلبيين الذين لا يحفلون بالأوضاع والتقاليد. ومن جهة اللغة أفضت إلى تغليب اللباقة اللفظية على الفكر الصحيح. وربحا كان السوفسطائيون ممن شجعوا الميل إلى الخطب الرنانة، والأسلوب المزركش، ورص الكلام رصًّا يحدث في النفوس وقماً وقتيًّا، وإن كان لا يؤدى معنى واضحاً فيمة.

وقد يكون من نتائج هـذا الانقلاب السوفسطائى أنه أدخل فلسفة جديدة إما جدلية صرفة، وإما نظرية مجردة ومنطقية محضة . ثم إنه أضر بتطور العلوم التجريبية التي اتجهت إلها بحوث الفلاسفة الطبيعيين السابقين .

والمفكرون يأخذون على السوفسطائيين عيوباً كثيرة أخرى: فنقدوا آراءهم وزيفوها ، كما هاجمها من قبلُ أفلاطون وأرسطو. ومن الباحثين من ذهب إلى أن السوفسطائيين قوم يمثلون من نسميهم فى لغة عصرنا « بحزب اليسار »: فهم دائما ثائرون على كافة الأوضاع ، فى الأخلاق أو فى السياسة أو فى الدين.

#### الدفاع عن السوفسطائية:

ولكن السوفسطائيين وجدوا مع ذلك في المتأخرين فلاسفة وباحثين تولوا الدفاع عنهم :(١) فبيّنوا ما كان يتحلى به غورغياس وپروتاغوراس وپروديكوس من خصال

F. C. S. Schiller, Plato or Protagoras, Oxford 1908; Grote, (1) History of Greece, t.VIII.

الصدق والأمانة والشرف ، ووصفوا ما كان لهيبياس من سعة العلم ، وما كان لجميع أفراد هذه الطائفة من حيطة وحكمة ، إذ انصرفوا إلى الأخلاق والسياسة ، مُعرِضين عن المسائل الطبيعية التي يعسر حلها ، ولا تؤثر في المجتمع إلا قليلا .

ووصف أوائك العلماء فضل السوفسطائيين على السياسة، إذ أعلنوا قدرة الإنسان وحريته ، ونادوا باستقلاله عن الأوضاع والتقاليد التي ترهق كاهله ، ذاهبين إلى أن القوانين الوضعية هي من اختراع الناس، وليست أموراً طبيعية : فهي إلى حد ماأشياء تحكمية مصطنعة ، فيجب أن تكون قداستها نسبية محدودة .

ومن المدافعين عن السوفسطائيين مر يذهب إلى أنهم أفادوا فن الخطابة والكلام عند اليونان فوائد جمة:وأن فصاحة «توقيديد» (١) وبيان «ديموستين» (٢) مدينان لهم بالشيء الكثير .

#### السوفسطائيون، ما لهم وما عليهم:

مهما يكن فى حجج المدافعين والمهاجمين من حق ، فلا يسمنا إلا أن نلاحظ أن من مآثر السوفسطائية أنها قد أيقظت الناس من نعاسهم الفكرى ، واطمئنانهم إلى الاعتقاد المألوف والعادة الجارية ، وبعثتهم إلى الشك النظرى والشك العملى . ثم إنها قد ساعدت يقيناً على تربية ملكة أدبية أو ذوق عام فى النقد لم يكن للناس عهد بهما من قبل .

<sup>(</sup>۱) Thucydide أكبر، ورخى اليونان. مصنف كتاب: «تاريخ حرب الپلوپونيز». وهو مؤرخ فيلسوف يتوخى الصدق وله أسلوب قوى سريع ( ٤٦ — ٣٩٥ تقريباً قبل المسيح ) (٢٤ — ٣٩٥ ق. ٢٠ ق. م. )

لكن أكبر أذنوبها \_ فى نظرنا \_ هو اتجارها بالعلم ، وقلة مبالاتها بالحقيقة ، وبعدها عن روح البّحث النزيه ، البرى من الغرض والهوى ، المقرون بالأمانة والصبر ونأخذ عليها كذلك جريها وراء شقشقة اللسان ، وحصر عنايتها لا فى المعرفة بل فى الإقناع ، وميلها فى كل شىء إلى المظهر ، والأثر الخارجي ، والمنفعة الماشرة العاجلة .

إن صحَّ أن للسوفسطائيين مدرسة فهى مدرسة ينقصها الجد الفلسنى والأمانة المقلية . فلا عجب أن نرعها هذه قد ألحقت بالمقلية اليونانية أضراراً كثيرة بليغة . ولا شك أن شبيبة بلادنا ليست بحاجة الى مثل دروس السوفسطائية في « الوصولية » والنفعية ، وعبادة القوة ، والتماس النجاح بالتهريج . وجميعها صفات ينكرها خلق الفيلسوف .

## س\_قراط

س\_يرته:

تحدث عن « سقراط » الكثيرون ، لا من الفلاسفة فحس ، بل من الأدباء والمؤرخين والأطباء أيضاً . ولو أردنا أن تحصى ما كتب عن ذلك الفيلسوف فى المصور الأخيرة من كتب وبحوث ومقالات ، لكان لنا من ذلك قائمة طويلة ؟ وأغلب الظن أن تلك القائمة ستطول على مم الزمان دون أن تستوعب موضوع البحث ، وأن الكتّاب ومؤرخى الفلسفة سيظلون يجدون فى شخصية سقراط لغزاً يلتمسون له حلا . ولعل الكلمة الأخيرة فى هذا الأمم لم يقلها أحد بعد وربما لن يقولها أحد أبداً : فما فتى مفكرو عصرنا هذا مختلفين فى أمم ذلك الرجل كما اختلف فيه من قبل أفلاطون واكرنوفون وأرسطو .

ولم يقتصر أثر سقراط على بلاد اليونان وحدها ، بل يصح القول بأن الإنسانية المفكرة بأسرها قد أحست أثر الحكيم ، وما زالت تحسه إلى هذا الزمان إحساساً عميقاً متجدداً ؛ والتاريخ نفسه شاهد على ما نقول : فعلماء الكنيسة المسيحية وآباؤها رأوا في سقراط مبشراً بالدين المسيحي قبل ظهوره بنحو أربمائة وسبعين سنة ؛ وكان الإسلاميون يجلون سقراط ويمجدونه . كتب عنه الكندى الفيلسوف رسائل كثيرة ضاعت (۱) وتكلم في إحداها عن مأساة موته ؛ وكان (إخوان الصفا »كذلك

<sup>(</sup>۱) راجع ابن النديم : « الفهرست » ص ۲۶۰ ؛ ابن أبى أصيبعة : « عيون الأنباء » ج ١ ص ٢١٢ ؛ القفطى : « أخبار الحكماء » ص ٢٤٥ ( مصر ) .

يضربون المثل بحياته وماكان فيها من عظمة ونبل ، وكانوايرون فيه «شهيدالحق» الذي رضى بالقضاء والقدر ولم يخرج على « الناموس » ، أى لم يخرج على شريعة اليونان، وكانوايشبهون موته بموت المسيح ، وبموت شهداء كربلاء (۱) . وفي المصور الحديثة تجد « چان چاك روسو » يعقد الموازنات بين سقراط والمسيح ، وتجد الشاعر «شلِي » يصف سقراط بأنه « مسيح اليونان » . وما زال الناس في أيامنا هذه يرددون اسم سقراط ، وما زالت نظراته غذاء روحياً للكتّاب والمفكرين .

ولعل أحداً من الحكاء لم يستطع أن يبلغ ما بلغه سـقراط من الانسجام بين الفكر والحياة ، بين المذهب والسلوك . ومن أجل هذا كان من العسير التحدث عن آراء ذلك الحكيم بمعزل عن سيرته ، وكان لزاماً علينا أن نجعل لشخصيته الأخلاقية نصيباً وافرآ من هذا الحديث .

\* \* \*

ولد سقراط بمدينة « أثينا » سينة ٤٧٠ قبل الميلاد . ويذكر تلميذه أفلاطون في دفاعه المشهور عن أستاذه أن كاهنة دلفوس حين سئلت : من أحكم الناس ؟ أجابت : ليس هناك رجل أوفر حكمة من سقراط . وقد فسر سقراط ذلك الجواب على معنى : أن غيره من الناس لايملمون ولكنهم يظنون أنهم عالمون ! أما هوفما ظن قط أنه عالم . وإن صح أنه يعلم فها يعلم إلا أمراً واحداً : وهو أنه لا يعلم شيئا . ومنذ ذلك الحين اعتقد سقراط أنه منوط برسالة إلهية ، وواجب عليه أن يؤديها كاملة غير منقوصة : وجملة تلك الرسالة أن يقنع أدعياء المرفة بأنهم جاهلون ، وأن يسعى معهم في طلب العلم الصحيح الذي يستطيعون به أن يبلغوا الخير الأسمى ، وأن يدركوا السعادة الصحيحة .

<sup>(</sup>۱) انظر « رسائل إخوان الصفا » ج ٤ ص ٩٩ ـ ١٠٠

على أن الرسالة السقراطية لم تكن ترى في صميمها إلى أقل من إصلاح الدولة والجماعة الإنسانية ، وإن كانت وسائل الحكيم لذلك الإصلاح تخالف الوسائل التي يعمد إليها الأنبياء والدعاة وأسحاب الأديان . والحق أن عقلية سقراط أبعد ما تكون عن عقلية الوعاظ والخطباء : فهو وإن كان من المفكرين الأخلاقيين ، إلا أنه لم يعمد قط إلى استثارة الشعور الديني ، ولا إلى استغلال انفعالات الناس ، ولا إلى الاحتكام إلى الأوهام المشهورة ؛ وإنما أيقن أنه يسدى إلى بني وطنه أجل الخدمات حين يتعقبهم بأسئلته المحرجة ، وحين يضيق عليهم الخناق ليضطرهم إلى امتحان أنفسهم ، والى عدم الركون الى الآراء الفجة دون فحص أو تمحيص .

استطاع سقراط بنوع الحياة التي كان يحياها ، وبأحاديثه مع الناس ، أن يؤثُّر فى الشبيبة الأثينية أثراً كبيراً . ولكن بدا للرؤساء في زمانه أن في تعالميه خطراً على سلطانهم ، فأهاجوا عليه العوام والغوغاء . ونهض اثنــــان هما « مليتوس » و « أُنوتوس » فاتهماه بمناوأة الدولة والدين : إذ أفسد الشبيبة اليونانية بنقده للنظم الديموقراطية ، وابتدع آلهة جديدة غيرالآلهة التي يمترفبها الدينالمقرر . وقامت لهذا الأمرضجة فيأثينا، وثارت أحقاد الشعب على الأرستقراطيين والفلاسفة وأعداءالآلهة. وسيق الفيلسوف الشيخ إلى المحاكمة وله من العمر سبعون سنة . ولما رأى أنه لم يمد يستطيع الاضطلاع برسالته على الوجه الأكمل في بيئة تظهر له المداء، لم يحفــل مالدفاع عن نفسه ، وإنما أخذ يسخر ممن الهموه، بل من القضاة أنفسهم . وحكم على سقراط بالموت ، وبقى في السجن دون أن ينفذ فيه الحكم، انتظاراً للمركب المقدس الذي كان قد غادر « دلوس » . وكان بمقدور سقراط أن يهرب من السجن ، ولكنه أبي وتقبل الموت موقنا أنه يكون مخلا بواجبه الأعظم اذا توانى لحظة واحدة عن مطاردة الضلال وإعداد الأذهان لتقبل الحق الصراح. ولما عاد المركب وانتهى الأجل الحرام،

شرب سقراط السم وسط جمع من تلاميذه ، وأخذ يحدثهم فى الروح والحياة الأخرى حديثا هادئا جمل من موته آخر صفحة من صفحات سيرته المجيدة . وفى محاورة « فيدون » يقص علينا أفلاطون ذلك اليوم الأخير من أيام سقراط فى أسلوب رائع يندر أن نجد له نظيراً فى أى أدب من آداب العالم قديمه وحديثه .

#### شخصيته:

والحق أن شخصية سقراط شخصية عجيبة جذابة . كان الرجل دميم الخلقة قبيح المنظر : له رأس كبير ، وأنف أفطس ، وشفتان غليظتان . وكان قليل العناية بهندامه ، غير مكترث بمظهره : يمشى حافى القدمين ، ويلبس رداءً واحداً من قماش رخيص غليظ لايغيره صيفاً ولا شتاء!

لكن لاتراع في أن الصورة الروحية لذلك الرجل كانت أجمل من صورته البدنية: فأكثر المؤلفين القدماء شديدو الإعجاب بشخص سقراط. يقول اكزنوفون إنه كان رجلاً ممتدلا في طلب لذات الحواس، ولذات الطعام والشراب. ويصفه بعض مؤلفي العرب بصفة « الحكيم الفاضل الزاهد». ويقول فيه « إنه اشتغل بالزهد، ورياضة النفس، وتهذيب الأخلاق» (١). ويقول فيه آخر: «كلامه في القلوب كنسيم الرياح عند الهبوب، وكالراحة للمكروب، وأثره في العقول والحواطر كأثرالماء في الهواجر» (٢). والواقع أن كثيراً من الصفات التي كان يتحلى بها سقراط هي صفات الرجل الفاضل في كل زمان ومكان، كالاعتدال والوفاء

<sup>(</sup>۱) الشهرستاني: «الملل والنحل» طبعة مصر ح ٣ ص ٢٧

<sup>(</sup>۲) من كلام حنين بن إسحق فى مناقب سقراط فى تلخيص كتاب «صوان الحكمة» للبيهتى (التلخيص لأبى سليان المنطقى السجستانى). مخطوط استانبول، داماد زاده ١٤٠٨ ــ عن مقال لكراوس فى مجلة « الثقافة » بالعدد ٢١٦

والثبات على الرأى ، والإخلاص للواجب . ومن أجل هذا كانت الحكمة السقراطية حكمةً فيها كثير من الأنس والإلف والتواضع .

غير أن الذى يرفع الفضيلة السقراطية إلى الذروة التى بلغتها ، هو مابذله الفيلسوف من جهود لتحصيل حياة باطنية ثابتة ، وما أبدى من نشاط روحى فى طلب مبدأ متين للحياة الفاضلة ، ثم فى نصرة ذلك المبدأ بعد الاهتداء إليه بلا توان . وأظهر مايتجلى ذلك النشاط حينا نرى الفيلسوف مجاهداً فى مكافحة الأوهام الشائمة ، والمواضعات السخيفة .

كان سقراط يعشق العقل ، ولا يريد به بديلا . وكان يتأجج حماسة للفكرات الواضحة ، والعلم البين . ولكنه لم يبحث عن ذلك بمناهج مدرسية ضيقة ، بل استعمل وسائل حرة مرنة لاجمود فيها . فهو يتردد على من اشتهروا في عصره بالثقافة العالية . ثم هو يقرأ الفلاسفة القدماء ، ويستمع إلى خطب السوفسطائيين . ولكن وسط هذه اللجة الزاخرة المائجة بالآراء المتباينة ، بتى سقراط أشد ما يكون محافظة على قواه في النقد والتمييز : فهو لايقبل شيئاً قط يأتيه من الخارج دون أن يمحصه ليقف على الحقيقة الباطنية مجلوة واضحة .

\* \* \*

وكما كان لسقراط طريقة مبتكرة فى التعلم ، كانت له كذلك طريقته الخاصة فى التعلم : كان يحبّ أن يكونو له من طلاب العلم أصدقاء قبل أن يكونوا تلاميذا . وكان أبعد الناس عن خطة المعلمين المنزمتين ( الدجماطيقيين ) أى الذين لايمترفون إلا بآرائهم الخاصة ، ويكادون يفرضونها على الناس فرضا . بل كان هم سقراط أن يخاطب عقول مستمعيه ، ويطلب إليهم أن يدلوا بما يرون وما يعرفون ، دون أن

يفرض عليهم مايرى هو وما يعرف. بل إنه كان يكرر فى كل مقام أنه لايعرف إلا شمئًا واحداً: وهو أنه لايعرف شيئًا!

ولم يكن سقراط يقبل على تعليمه أجراً . وكل مكان يصلح عنده أن يكون موضعاً للتعليم : في الشارع أو في السوق أو في المصنع أو في ساحة الألعاب . . . تراه يبادر بالحديث كل من يلتى ، سواء أكان محدثه نكرة أم معروفا ، أثينيا أم أجنبيا . وكان الحديث يبدأ أحيانا بمسائل تافهة ، مألوفة أو غير مألوفة ؟ ثم يتدرج في الحديث تدرجا ليس في الحسبان ، حتى يصل إلى أهم المشاكل الأخلاقية والعلمية . وإلى هذا كله كان سقراط يعرف كيف يحادث الناس على قدر عقولهم ، وإذا اقتضى وإلى هذا كله كان سقراط يعرف كيف يحادث الناس على قدر عقولهم ، وإذا اقتضى سقراط في هذا السبيل أو غيره : فتراه تارة يسدى نصيحة ، وتارة يقو مرأيا، أو فعلا معوجا ، أو ينصر مغلوباً ، أو يصلح بين متخاصمين . وهو في كل ذلك مترفع عن الدنايا ، مبرأ من أوهام العوام ، لايأبه للآراء المشهورة ، ولا يخضع أكثر مما يلزم السلطان الأمم الواقع ، ولا ينسى الغاية التي وضعها نصب عينيه : وهي إصلاح المقول ، وتطهير النفوس .

\* \* \*

وطبيعى أن تتحير أفهام الناس فى رجل مثل سقراط يظهر التناقض بين عقله وطبعه : فبينها هو مُغرِق فى حبه للعقل الصريح، والإحساس العام، إذا هو ينحو إلى الرأى الغريب، والخاطر الدقيق؛ وبينا تراه أنيسَ المعشر حلوالحديث، إذابه يتحمس أو يتهكم ، أويأتى بما شذّ من الأطوار.

عاش سقراط أشبه بالغريب في بلاده : نراه \_ وسط شعب مغرم بالجمال الخارجي،

ميّال إلى مماعاة قواعد اللياقة والعُرف \_ يميش غير مكترث بمظهر أو هيأة ، ويصرح أنه لاقيمة عنده إلا سجايا الباطن والسر النفسى ، والفضيلة الأخلاقية . وقدنرى سقراط يطلق لفظ « الجميل » على الأمور الحيّرة النافعة . ولا شك أن في تقديمه النظر العقلى ، وفي عنايته المستمرة بالعمل، توسيعا لشقة الخلاف بينه وبين مواطنيه ، أهل الإحساس الرقيق والمزاج اللطيف والذوق الفني والميل الفطرى إلى الجمال . ومن أجل هدذا ينمى « نتّشه » على سقراط أنه « مغرم بكل ما ينافي الطبع اليوناني » ويرىأن ذلك الحكيم، حين أدخل الجدل في شئون الحياة، قد حرّ ف الذوق الفطرى عند اليونان وأضعف من أصالة عقليتهم .

ونحن نرى أن في هذا القول مبالغة: فإن سقراط يُمثّل في شخصيته كثيراً من الخصال الغالبة على بني جلدته: فهو رغم مزاعم « نتشه » يوناني ، ويوناني أصيل: لأنه أولاً من أثينا ، نشأ وعاش فيها . وهو يوناني كذلك بحياته كلمها: وهي حياة شريدة وفيها فراغ كثير ، وليس للوقت فيها حساب كبير . ثم هو يوناني من جهة حبه للكلام الحر الحي ، الذي يلتمس دائما عقولا أو قلوبا يستولى عليها . وهو يوناني وأثيني بدقة نظرته ، وبتهكمه ، وحرصه على أن يبدو مخدوعا ساذجا ، وهو أشد ما يكون فطنة وحذراً . وهو أثيني أصيل لتأجج نفسه ، وتحمسه للثقافة المقلية ، وإيثاره للصور الواضحة من الفكر ، على الحدوس الغامضة العارية عن الصورة ، ولتفضيله الفلسفة المعروفة الرسوم ، المحدودة المعالم ، فلسفة المقل الإنساني على تلك الفلسفات المفامية البعيدة عن الإنسانية ، فلسفات الطبيعة عند السابقين .

\* \* \*

ولم يصنف سقراط كتبا. ولكن حفظ عنه تلاميذه أشياء جملته أشهر شخصية

فى تاريخ الفكر البشرى . كان يرى التعليم إلهاما ربانيا ، فانقطع لأداء رسالته يُوكان من رأيه أن لايستودع الحكمة الصحف والقراطيس تنزيها لها ، كما يقول ابن أبي أصيبعة . وكان يقول « إن الحكمة طاهرة مقدسة » فلا ينبغى لنا أن نستودعها إلا الأنفس الحية ، وننزهها عن الجلود الميتة ، ونصونها عن القلوب المتمردة (١) .

#### سقراط والسوفسطائيون : ·

وربما استطمنا أننتصور حالَ سقراط فيحياته، ومنهجَه في فلسفته إِذا وازنا بينه. وبين السوفسطائيين : فالسوفسطائيون كانوا يتقاضون على تعليمهم أجراً ، في حين أن ِ «اكزنوفون» و «أفلاطون» ، كما استفدناه من وصف « أرسطوفان » لسقراط في إِحدى كوميدياته (تمثيلياته الهزلية) . وسقراط أثيني المولد والنشــأة ؛ وهو محب لبلده ، لم يغادره إلا لأداء الخدمة العسكرية . أما السوفسطائيون. فكانوا غرباء ظاعنين جوابين للبلاد ، ابتغاء الشهرة الواسعة ، والرزق الموفور ،. وكانوا ينظرون إلى مهمة التعليم ، لا كواجب وطنى ، بل كمهنة للـكسب والثراء . وقد استطاع السوفسطائيون — وهم غرباء عن أثينا – أن يتقدموا إلى الناس بالمزاعم الكثيرة، والدعاوى العريضة في الحكمة والعلم والفن. وكان الناس يصدقونهم ويقبلون أقوالهم ، حيث لايقبلون ذلك من واحد من أهل بلدهم . ويشبه أن يكون الأمر كمايقول المثل « زامر الحي لايطرب » و «لا كرامة لني في بلده».

<sup>(</sup>۱) انظر أيضاً : « تاريخ اليعقوبي » طبعة النجف سنة ١٩٣٩ ج ١ ص ٩٥

وكذلك كان حال سـقراط بالنسبة للأثينيين مصداقاً لقول الإمام فخر الدين الرازى:

المرء ما دام حياً يُستهانُ به ، ويعظم الرزء فيه حين يُفتقد على أن مهمة سقراط غير مهمة السوفطائيين: فقد كان سقراط يشعر شعوراً قويا واضحاً بأن له رسالة يحرص على أن يؤديها إلى قومه كاملة غير منقوصة . ولكنه كان مضطراً من جهة أخرى، بضرورة اجهاعية، إلى أن يخنى عن القوم ما عنده من سرخاص، وما أوتى من حكمة تعلو على مدارك العوام ، وإلى أن يوهم الناس أن ما فى آرائه من جدة وطرافة هو فى الحقيقة ملك مشاع للناس جميعاً ، أو هو شىء وقع له واقتبسه من كلامه مع محدّثيه .

ثم إن السوفسطائيين، بطبيعة حياتهم وجَوْبهم البلاد، لم يكونوا خاضعين لمراقبة شديدة ، لا من الدولة ولا من الجمهور . وهم على كل حال قد أعفُوا من الواجبات العادية التي يؤديها سائر المواطنين . ليكن سقراط ، وقد كان أثينياً مقيما ببلده ، لم يكن له أن يطلبولاأن يطمع في أن يُعفى من شيء ؟ بل لم يكن يستطيع أن يشير إلى السلوك القويم الواجب اتباعه إلا إذا كان للناس من شخصه قدوة حسنة ومثال صالح يتبعونه، وتكون فيه الأفعال مطابقة للأقوال.

وكذلك كان سقراط مثلا طيباً للسيطرة على النفس ، ذلك إلى بساطة فيه ودماثة خلق ، يألف الناس ويألفونه ، ويتكلم من غير زهوولا صلف ، ويعيش بينهم معتدلا غير مسرف فى لذة ولا تقشف . فكانت رسالته رسالة المصلح الأخلاق ونفوذه أشبه بنفوذ الشهداء والأبطال .

وفيا عدا هذه الفروق بين سقراط والسوفسطائيين ، كان نوع حياته يشبه شبهاً طاهراً نوع حياتهم : فقد كان يقضى وقته فى الحديث مع الشبان ، حتى أن كاتبا مثل « أرسطوفان » نظر إليه نظرة سطحية ، فخلط بينه وبينهم ، وظن أنه منهم أوأنه ينتمى اليهم .

ولكن الحق أنسقراط أنحى باللوم على السوفسطائيين ، وحمل عليهم فى قوة وبلا نوان . ثم إن الخلاف بينسقراط وبين السوفسطائيين على أتمه فى كثير من الوجوه : فالسوفسطائيون كانوا يدّعون المعرفة فى كل شىء . ولم يكونوا يؤمنون بالحق المطلق . أما سقراط فيكان يصرح بجهله ، وينصح إلى من يستمعون إليه أن لا يبحثوا إلا عن الحق . فكانت مهمته كلها مهمة تلقين وإقناع للنفوس ، ودعوة لها إلى الإيمان . قوام المعقل الفلسفى وأصلحه ، وحواله إلى التماس الحقيقة التي خُلق لها . وقدكان لتلك المهمة خطرها بالنسبة لمستقبل العقل البشرى : فليس يدهشنا أن يضطلع بها سقراط كما يضطلع برسالة من عند الله .

\* \* \*

ولقد كان لسقراط مقدرة عظيمة على التأمل الفلسفى : فإن أفلاطون و أولوچيل » يذكران أنه كان يحدث لسقراط أحياناً أن يقضى أياما وليالى بأ كملها ثابتا فى مكانه لا يبرح ، غارقا فى التأمل . وكائن سقراط قد أوتى ، كما قال هو نفسه ، قوة أخرى ، « شيطانية » أو إلهية ، فكان كالمحموم أو كمن أوحى اليه، يكاد يطير حماساً ، كما كانت له غريزة باطنية عالية تستولى عليه بعض اللحظات . وكا نه كان مؤيداً بتلك المعونة الخارقة للعادة التى يتحدث عنها أرسطو حين يقول : إن الذين يسوقهم

دافع إلهى لا يهتدون بالعقل الإنساني، لأنهم يجدون في أنفسهم مبدأ هو خيروأ حسن. (١) وسقراط قد شبه نفسه بالمهاز ، موكل بنخس اليونانيين ، وإيقاظهم من نومهم ، وحملهم على امتحان نفوسهم امتحانا مستمراً: وتلك هي المهمة التي جر"ت عليه من الأذى صنوفا ، وكافأه عليها الأثينيون بالسم آخر الأمر.

لم يكن سـقراط مشتغلا بالميتافيزيقا ، بل كان معنيًّا بالشئون العملية وكان طبيباً للأرواح . لم يكن همه أن يؤلف مذهباً ، بل أن يبعث الناس على التأمل والعمل . وهكذا استطاع الانتصار على ما جلبته السفسطة من فساد فى النفوس ، وأنقذ الفكر اليونانى من الخطر الذى أحدق به زمانا على أيدى السوفسطائيين .

#### موارد فلسفته :

ما فلسفة سقراط ؟ وما السبيل إلى معرفتها ، مع أن سقراط، كما تقدمت الإشارة: إلى ذلك، لم يكتب شيئاً ؟

نقل فلسفة سـقراط ثلاثة كتّاب: اثنان منهم من تلاميذه وهم اكزنوفون وأفلاطون.أمااكزنوفون فكان أحدتلاميذ سقراط، وكان مؤرخا قليل التفلسف، بل كان همه أن يدافع عرف أستاذه، وأن يبيّن للناس أنه لم يكن في أقواله وأفعاله ما ينافي الدين أو الأخلاق، بل كان ـ خلافا لما اتهمه به حساده والناقمون عليه \_ أحسن قدوة وخير مثال يُقدَّم إلى الشباب اليوناني (٢). وأما أفلاطون فكان تلميذه كذلك ولكنه كان بطبعه فيلسوفا، وفيلسوفا عبقريا: فكان لا بد لشخصيته القوية أن تظهر فيما ذكره عن أستاذه، وكان لا بد أن يمزج بالأقوال السقراطية

Aristote, Magn. moral., VII, 8; cf Eth. VII., 1 ( )

<sup>(</sup>Xénophon, Mémorables, I, ch. لإكزنوفون للجم كتاب «التذاكير» لإكزنوفون (٢) (٢)

أبدة آرائه وأفكاره الخاصة . فلسنا ندرى على التحقيق أى الأقوال والمعانى فى المحاورات السقراطية للأستاذ وأيها للتلميذ . وأما أرسطو فربحاكان أكثر تحريا للدقة فى النقل . ولكن أقواله عن سقراط إنجا أخذها عن الغير ، فلم يتتلمذ على سقراط ، فكانت روايته رواية غير مباشرة ، وما ينقله إنما نقله تبعا للمناسبات ومن غير ربط أو ترتيب . فيصعب علينا أن نميز مذهب سقراط الصحيح من جميع هذه الروايات المتباينة .

ومع ذلك فقد لا يكون من المستحيل ، اذا تحرَّ يْنَا هـذه المصادر نفسها ، أن خكشف عن كثير من نواحي فلسفة سقراط.

#### منهجه في الأخلاق:

أول ما يبدو لنا عند النظر فى فلسفة سقراط الأخلاقية هو أن كلة «شيشرون» المشهورة التى يقول فيها إن سقراط «كان أول من أنزل الفلسفة من السهاء وأدخلها في المدن وفى البيوت وجعلها منوطة بتدبير الحياة والأخلاق والخيرات والشرور» (١) كلة صحيحة فى جملتها . والقصود بها أن سقراط أحجم عن كل نظر من قبيل أنظار الفلكيين ، وعن كل فلسفة من قبيل فلسفة الطبيعيين ، بل لم يُقبل إلا على العلوم العملية ، لأنها وحدها كانت فى نظره علوما ممكنة خصبة يُجدية . ومن بين هذه العلوم بل أهمها هو العلم الذى تساس به حياة الإنسان ، وهو علم الأخلاق .

ومعذلك فإن سقراط لم يكن يزعم أنه يملك ذلك العلم الأخلاق، بَلَ كَان يقول إنه إِنما كَان جاداً في طلبه ، فإذا استطاع أن يبلغه ففي أحاديثه مع الغير . وللناس أن يدّعوا المعرفة ، ولكن سقراط لايعرف؛ وهو يعلن جهله، ويَظهر أول الأمركمن يثق بمعارف

Cicéron, Tusculanes, V,4 (1)

الآخرين، ويسلم بصحة مايدعون ثم يسألهم أن يكشفوا له عن أسرار علومهم، ويوجه اليهم السؤال تلو السؤال، ممتحنا إجاباتهم امتحانا دقيقا، باحثا لعلَّه يجد فيهـا عنصر الكلى المام الذي هو عنده مدار الحق . ويكون نهاية الاحتبار اعتراف محدِّثيه بجهلهم الذي حاولوا عبثا أن يحجبوه بما أظهروا من علم خادع . وذلك هو «التهكم» السقراطي . ولكن تلك المرحلة إنما هي الأولى من مراحل منهجه . فمــا أسرع ما تنهال الأسـئلة من جديد لتوجيه انتباه المتحدث إلى ما يلزم لحمله على أن يكتشف بنفسه تلك الحقيقة الَّتي اعترف بجهله إياها . وتلك هي الطريقة السقراطية المشهورة. باسم « التوليد » أو « فن توليد النفوس » . وقد يسير سقراط في هــذا الطريق إلى آخر مراحله، فيستنبط التعريف العام . وسقراط الذى يصرح أنه لا يعلم شيئًا يشمر شمورا واضحا بمــا ينبغي توافره للعلم من شروط . أما السوفسطائيون الذين. يدَّعون المعرفة في كلشيء ، فيجهلون شروط المعرفة ، فضلا عن أنهم لا يستطيمون تحقيق شروطها لو عرفوها . ويتجلى فن سقراط فى « التهكم » على أروع وأبسط ما يكون في علاقتــه بمن يتحدَّث معهم . ولكن ليس ذلك الهكم بساطة متكلفة ؛ بل هو في صميمه منهج مرخ مناهج المناقشة والنقد عن طريق الحوار .

والنتيجة التى يؤدى إليها هـذا التهكم ليست سلبية إلاَّ فى ظاهر الأمر. فهى تسوق إلى معرفة الإنسان نفسه. وفى معرفة النفس هـذه هداية « للإنسان إلى ما ينبغى له ، وما هو فى مقدوره ، وتحرير له من الأوهام عن غيره أو عن نفسه . ومعرفة النفس بمثابة العلم الأول والعلم الكافى للإنسان. «اعرف نفسك بنفسك»: (١)

<sup>(</sup>١) يقول المثل اليوناني : اعرف نفسك بنفسك (gnôthi sautón)

هكذا يقول المثل الذى اصطنعه سقراط لفلسفته شعاراً. ومعنى أن يعرف الإنسان نفسه أن يحجم عن البحث خارج نفسه ، وأن يرجع إلى ذاته ، لا لكى يطيب له المقام على آرائه وأهوائه الشخصية ؛ بل لكى يكتشف فى نفسه ، بالتروّى والتفكير ، الشيء الثابت العام الذى هو شأن من شئون الفطرة البشرية على وجه العموم .

والعمل وفاقا لهذا المثال الثابت من الإنسانية هو التماس النفس على حقيقتها . وهى فكرة من الأهمية بمكان : لأنها تُصلِح فكرة الناس عن العلم ، وتحول دون أن يُنهَم العلم كشيء يمكن أن يأتي من الحارج أوأن يُنهَل من نفس إلى نفس . ثم هي تعلن أن في كل نفس بشرية بذوراً للعلم الذي يَهُمُ الإنسان ، وليس يحتاج إلا إلى أن يكشف عنه بنفسه . وإذن فوظيفة المعلم تتغير تبعاً لذلك : تصبح وظيفته أن يكون عونا للتلاميذ ، يأخذ بيد العقول في قدح شرارة أفكارها ، ويعينها على تمييز صحيحهامن فاسدها ، ولكنه لا يزعم قطأ نه يقوم مقام التلاميذ في استيلاد الحقائق: فالملم والتلميذ كلاها لا يَعلم ، وإنما يبحث وينقب . والحوار ليس منهجا عرضيا خارجيا للبحث والمرش ؛ بل هو أهم مجلي لذلك المجهود العقلي الذي يشترك فيه الكثيرون للبحث والمرش عن الحقيقة الكامنة في النفوس .

\* \* \*

ومع ذلك فهذا المجهود له أحكامه من شروط منطقية معينة . يذكر أرسطو أن سقراط كان يمارس الاستقراء والتعريف بواسطة الكلى (١) . فما معنى هـذا؟ قد تفسره لنا أمثلة قد ذكرها اكزنوفون . فهذه قضية كلية مثل قولنا : يخضع

<sup>(</sup>۱) ارسطو: « ما بعد الطبيعة » مقالة الميم ( ۱۳ ) ، ٤ ، ب ۱۰۷۸ ، ۲۷ ـ ۳۲ ـ

الناس في كل شيء راضين لمن يظنون فيهم المهارة والتفوق على الغير . هــذه القضية الكلية ناتجة من اعتبار الحالات الخاصة الآنية: يخضع الناس في حال المرض للطبيب الذي يحكمون بأنه الأكثر خبرة ، وفي البحر الملاح الأمهر ، وفي الزراعة للزارع الأبرع الخ . وتحن إنما نصل إلى القضية الكلية حين نستخلص المنصر المشترك من هذه الحالات الخاصة : وهـذا مايسمي بالاستقراء . فإذا تقررت القضية الكلية على هذا النحو، أمكن تطبيقها على حالات أخرى غير التي استخلصناها منها . مثال ذلك : يسأل سقراط « أوتيديم » Euthydème عن مطامحه ، فيمترف له « أوتيديم » أنه إنما يطمح إلى الرياسة ، وأنه لابد من العدل لممارسة الرياسة . فيسأله سقراط: فما المدل إذن؟ يقول « أوتيديم »: الظالم هو الذي يكذب ويغش ويسرق. فيلاحظ سقراط بأن هنالك من الحالات ماقد يحلّ فيها الكذب أو المخادعة أو السرقة : يحل لنا ذلك قِبَل من هم لنا أعداء . فيقول إذن إن هـذه الأفمال ليست جائرة إلا إذا تناولت الأصدقاء . ولكن هل يحسن الوقوف عند هذا؟ أليس هناك حالات تحل فيها هذه الأفعال ولو بإزاء الأصدقاء؟ ألا يحل للقائد أن يكذب إِذَا كَانَ فَى ذَلَكَ تَشْجِيعِ للجَيْشِ وحَثُ لَهُ عَلَى مُواصَّلَةَ الْقَتَالَ؟ أَلَا يَحُلُ للأَب أَن يلجأ إلى استمال الحيلة ليحمل ابنه على تجرع الدواء؟ وألا يحل للصديق أن يستر عن صديقه سلاحا أراد أن يقتل به نفسه ؟ فلنقل إذن : الظالم هو الذي يكذب على أصدقائه ، أو يصلل بهم ابتغاءَ مضرتهم . . .

فنهج سقراط الاستقرائي عبارة عن مقارنة أمثلة متنوعة من الحالات الخاصة اليستخرج منها بالتجريد صفة عامة مشتركة، هي التي يُعبَّر عنها بالحد أو بالتعريف ولكن سقراط يحتاط في ذلك الاحتياط اللازم الذي يتطلبه الانتقال من الخاص إلى العام ، لكيلا يستهدف الى الانتهاء إلى نتائج فيها تحكُم أوغلط أو إبهام .

على أن الاستقراء السقراطي لم يبلغ بعدُ أن يكون منهجاً ذا أساس متين دقيق، كما هو الشأن في الاستقراء العلمي الحديث. ثم هو متصف بصفات أخرى أتت له من أنه لايقصد إلى معرفة قوانين الطبيعة، وإنما يريد أن يقرر قواعد للسلوك. فهو لا يجعل بداياته وقائع أوحقائق مجردة من كل طابع إنساني، كما هو الشأن في الاستقراء العلمي الحديث، بل يأخذ أقوال الناس وآراءهم عما يهمهم من الناحيتين العملية والأخلاقية. والتعريف ينطوى على الماهية الكلية للأفعال والفضائل التي تمالجها تلك الأقوال والآراء.

\* \* \*

يتضح من هـذا أن سقراط أحدث ثورةً عقلية حين أعلن أن البحث الفلسني حَرِيٌّ أن يغادر دراسة الكون والطبيعة لينصرف إلى دراسة الإنسان نفسه .

وسقراط ليس مؤسس علم السياسة فحسب ، بل إن المبدأ الذى قام عليه منطقه بق خلال عشرين قرنا قاعدة وحكما من أحكام الذهن البشرى . فالعلم عنده موضوعه المنصر الثابت المباقى الذى يجرِّد من الأشياء الجزئية العرضية . وهـذا المنصر الثابت هو الممنى العام، والتصور الـكلى . وغاية العلم الوصول إلى تمريفه وحده .

ومنهج سقراط قد اصطنعه خلفه وبسطوه ووضحوه ، فأصبح جدل أفلاطون وقياس أرسطو . وقد اجتازقياس أرسطو هذا العصر القديم كله والقرون الوسطى، فكان موضوعُ العلم حتى عهد ديكارت هو استخراج المعانى وتعريفها والربط بينها .

وهنا نصل إلى الفكرة التي تميز سقراط من المدارس الفلسفية الأخرى، إنسانية أوطبيعية: فلسفة سقراط هي فلسفة العقل المتبصر والوجدان الإنساني الواعى . وقد مكنته تلك الفلسفة من أن يجمع خير ما وجد فىمذاهب أسلافه .

فسقراط كان « إنسانيا » كما كان پروتاغوراس السوفسطائى ؛ ولسكن شتان. بين النظرتين! ولعل پروتاغوراس كان محقا إلى حد ما حين قال بأن الإنسان مقياس. لجميع الأشياء ، فنسب الحقائق جميعا إلى الإنسان .

لكن الإنسان فى نظر سقراط إنما يمتاز عن الحيوان بالعقل ، أى بشىء آخر غير استحقاقه لمدح الناس أو ذمهم . وليس يكنى أن نتساءل أَىُّ أنواع السلوك يقره الرأى العام أويستنكره ؟ بل لابد أن يكون هناك سبب يجعل سلوكا ما مقبولا وسلوكا آخر مستنكرا . ولا يمكن أن تكون الفضيلة خاضعة للأهواء الشخصية .

نعم إن الإنسان مقياس لجميع الأشياء . ولكنه لا يكون كذلك إلا بقدر مأيخضع إحساساته وانفعالاته وأهواءه لحكم العقل وميزان المنطق . والشيء لا يكون حقا باعتقاد من اعتقد أنه حق ، كما أنه لا يبطلُ باعتقاد من اعتقد بطلانه . وإيما يكون الشيء حقاً بكونه موجوداً ثابتا ، سواء اعتقد أنه حق أو اعتقد أنه باطل . ولو كان غير هذا لكان الشيء معدوما موجودا في حال واحدة في ذاته ؟ وهو محال . واذا كان رأى شخص ما أكثر قيمة عندنا من رأي شخص آخر ، فذلك كان . واذا كان رأى شخص آمر أيك ورأي ورأى غيرنا من الناس . وقد لأنه يستطيع بالحجة العقلية أن يجمل رأية رأيك ورأي ورأى غيرنا من الناس . وقد نادى «هيپياس» بالرجوع الى وحى الطبيعة في مثل هذه الأمور . ولهذه الدعوة ما يبررها: لأن الآراء والأفعال الشائعة عند الناس أجمين هي على الأرجع قائمة على الذوق المشترك والإحساس العام. وإذا كان الأمر كذلك فلا بد من وجود سبب وجيه لمراعاة

تلك الأفمال ، وهو لا يمكن أن يكون إِلاّ سَبْبا عقليا . ولأنْ نكتشف ذلك السبب لأنفسنا خير من أن نقبل أفمال الغير مقلدين .

#### فلسفته الأخلاقية :

والأخلاق يمكن أن تقوم على علم عقلي ، علم يكون له من متانة المبادى ودوامها، وقرب الصلة بدخائل نفوسنا ، ما يعطينا نموذجاً لما ينبغى العمل على تحقيقه في كل ظرف من ظروف الحياة . وإذا كان ذلك العلم موجوداً بالفعل ، وكان فى متناول كل إنسان وكان في مقدور العقل أن يحدّد معنى الفضيلة تحديداً يقبله الجميع، فما الذي يلزم للعمل بما يشير به ؟ لسنا بحاجة إلىشيء أكثر من المعرفة . وهنا نصل إلى أحدى مفارقات سقرِاط وهي مبدؤه القائل : « كل فضيلة علم » . ومعناه أنه يكفي أن نعلم الخير فنمارسه . ومن عرف الفضيلة حق المعرفة فلا بد له أن رُيقِبل على عمل الخير من غير توانِّ . وهنا يخالف سقراط الرأى الشائع لدى الجمُّهور في أن الإنسان قد يستهويه الشر مع علمه بالخير . ويرى سقراط أن ذلك وهم باطل : فإنك إذا وقعت في الشر فمعنى ذلك أنك لم تُبصر الخير ولم تتبينه حقاً ، أو أنك أبصرته على ضَوء ضمیف . وهو یری کذلك أن إرادة الخــیر لدی البشر جمیماً أمر ثابت لا سبیل إلی انمدامه . وكيف يمكن للناس أن يريدوا لأنفسهم شراً ؟ وإذن فالناس حين يأثمون لا يقترفون الذنوب لسوء إرادتهم ، بل بسبب نقص فى نور عقولهم ، ولا أحد هو شرير قصداً: لأنك لا تجد أحداً يسمى إلى شقاء نفسه قاصداً متعمداً .

\* \* \*

والفضيلة والسمادة عند سقراط متلازمتان. وهذه المطابقة بينهما يدخلها سقراط في الأخلاق لكي يكفل لهذا العلم مبدأً مقررا لا نزاع فيه . لأن من البديهيات أننا

نريد جميما أن نكون سـمداء . ولكن الأمر الذي يبدو أقل بداهة هو أن الفضيلة — التي تقطلب منا غالبا كثيرا من الإعنات لميولنا وأهوائنا — تجلب معها السمادة ، بمعنىأن التعارض بين السمادة والفضيلة قد يكون من وجوه كشيرة أكثر تصورا لدى الجمهور من مطابقتهما واتفاقهما . ولكن لمل من مواضع العظمة في فكر سقراط أنه لم يقبل ذاك التعارض كما كان يبدو لغيره في ذاك المصر . بل إنه استعان، ابتفاءَ التوفيق بين الفضيلة والسعادة ، بكثير من الأمثال والحكم الجارية التي كانت ترمى إلى جمل الفمل النافع والفمل الجميل شيئا واحدا، فألَّف بين الفمل الحسن وبين المنافع التي تمود منه على الفرد أوعلى الجماعة. وكان من طرائف سقراط تصريحه بأنهإذا كانت الفضيلة لاتفترق عن السعادة ، فإن تمام السعادة لا يكتسب إلا بالفضيلة ولا قوام للسمادةدون الفضيلة. وسقراط بقوله هذا وضع مبدأ قد قبلته بالتسليم جميع المذاهب الأخلاقية القديمة — ومنها الأخلاق الرواقية — كما سلَّمه عدد من مذاهب الأخلاق الحديثة. قدتختلف فكرة السمادة في تلك المذاهب باختلاف علو المكان الذي يضمون فيه الفضيلة . لـكن تلك المذاهب على اختلافها تشترك في القول بأن الغاية القصوى لأفمالنا الأخلاقية وبأن الخير الأسمى يطابق ما عندنا من رغبة في السعادة ، تلك الرغبة المَغْرُوسَةُ فِيأَعْمَاقَ نَفُوسَنَا وَفَطَرَتْنَا ، والتَّىهِىلِدَلكُ سَابِقَةً عَلَى كُلِّ رَوِيةً وكل اختيار. والروية والاختيار لا ينصبّان إذن إلا على الوسائل لبلوغ تلك الغاية التي نميل اليها ضرورةً وطبعاً. والعقل — خلافاً لتجارب الحواس ومألوف العادات \_ يعيِّن الوسائل التى تـكفل لنا بلوغها ، وهو يصوِّر في صورة الخيرات أفمالَنا التي يحكم بلزومها للسمادة.

\* \* \*

وهــذا المبدأ القائل بأن الفضيلة إنما تنشأ ضرورةً عن المعرفة الصحيحة ، وأنه لذلك كان أهم ما يمنينا هو تربية العقل تربية قويمة ينشأ عنها استقامةُ الفعل — مبدأ نال على يد سقراط أسمى مكان . وما زال المبدأ يلهم في الخفاء كثيرا من الفلاسفة ، حتى حين يريد أولئك أن يحُدّوا من معناه وأن يضيّقوا مداه . . .

نعم إن المبدأ السقراطي غفل عن عامل من العوامل الأخلاقية كانله المكان الأول في المسيحية وفي الإسلام، وفي فلسفات مثل فلسفة «كانْتْ»: وهو حسن النية وصفاء القلب . ولكن سـقراط بيَّن أقوى بيان ما يمكن وما ينبغي أن يقوم به العقل من تدبير ميولنا وتنظيم نزعاتنا ، والقدرة على صرفنا عن طرائقنا الخاصة في النظر والحس والفعل ، لتوجيه نفوسنا إلى الـكلى الشامل العام . والعلم الذي يقصده سـقراط هو علم الطبيعة البشرية وحده : وهو علم يجب أن يُفهَم منه ما يُعثّل الطبيعة البشرية من حيث ما فيها من عنصر عام يصلح أن يكون مثالاً يحتذي على الدوام .

ومهما يكن الأمر فإن سقراط قد عارض ، بمبدئه في الكفاية الشخصية والتميز بالعلم والفضل، جميع ما كان يُخضع الحكومة للعناصر اللاعقلية من قوة جسمانية واختيار شمى وانتخاب بالقرعة وما إلى ذلك . وكيف ندع حبة الفول التي تستخدم في القرعة تفصل في تعيين من يتولى القضاء بين الناس ، مع أننا لا نلجأ إلى هذه الوسيلة في اختيار من تقل وظيفتهم خطراً عن القاضي كالمازف على الربابة والملاح والمهندس المهاري ومن اليهم! إن فن الحكومة إنما مرجعه إلى العلم ، وولاية الحكم ينبغي أن تُقصَر على خيار الناس ، أعنى من هم أكثر علما ودراية وكفاية .

وتلك نتيجة لابد أنها أثارت انفعال السياسيين والديماجو چيين في عصر سقراط. لكن سقراط لم يكن مع ذلك يرمى إلى تطبيق مبدئه تطبيقا متطرفا لا يلين . ولم يكن يطمع في استماله لقلب القوانين الوضعية بللإصلاحها. وخير من هذا: أنه جمل من معرفة القوانين المقررة ومن احترامها شرطاً ودلالة على ممارسة العدالة.

لم يكن سقراط ليحفل بالمباحث الطبيعية التي تتناول الكون في أصله وطبيعته. ولكنه كان مع ذلك مضطراً بمذهبه في الأخلاق أن يكون له فكرة ما عن مجموع الأشياء الكونية والطبيعية. غير أن تلك الفكرة أقرب إلى أن تكون عنده فكرة عملية ودينية من أن تكون مجردة نظرية. وفكرته في صميمها محاولة للكشف عن وجود عناية وتدبير إلهي. وكذلك رأى سقراط أن ما في الطبيعة من انسجام بديع وخلق عجيب ينهض دليلاً على وجود عقل مدبر خيّر لا يغفل ولا ينام.

نُسِب إلى أنكساغوراس أنه كان يرى أن النظام الموجود في الطبيعة لم يحدث عفواً، بل لا بد أن يكون راجعاً إلى عقل صور الأشياء ورتبها . غير أن سقراط يلاحظأن أسكساغوراس بعد أن نصب العقل منبعاً للموجودات، تركه في زاوية وركن في شرحها إلى تولد الحركات بعضها عن بعض وما إلى ذلك من الأشياء الطبيعية التي ليس للعقل فيها أقل أثر . أماسقراط فقد وافق انكساغوراس على اتجاهه الأول ولكنه لم يرتض الحرافه الأخير : فأخذ يلتمس الشواهد التي تدل على وجود غاية عقلية ، فوجدها في الملاءمة بين الجسم الإنساني وبين الوسط أكثر مما تكون في انتظام سير الأفلاك السماوية . ورأى أن الأشياء جميعاً قد رُتبت لمصلحة الإنسان ومنافعه . وخطا خطوة أبعد من أنكساغوراس : فتصور الخالق ذا الكرم والجود ، لا جوهراً ممتداً ، بل موجودا روحياً محضاً .

ولقد شارك سقراط أهل الدين من العوام رأيتهم فى التماس العلل الغائية للكون. وفكرة سقراط فى الإله تنحو نحو التوحيد، وإن كان فيها بقايا من المعتقد الموروث

الذاهب إلى تعدد الآلهة . ربما كان سقراط ينظر إلى الآلهة المتعددين نظره إلى وكلاء ووسطاء لا يعبدون إلا ليقربوا الناس زلق إلى الإله الأكبر . وكان سقراط ينصح كذلك بالمحافظة على العبادات والشعائر المشروعة ، ولم يقف عن القيام بها ؟ وكل ما في الأمر أنه كان يجهد لكي ينفث فيها نفحة روحية . وكان كما رأينا يؤمن بالعناية الإلهية: وذلك الإيمان هو الذي بعث في نفسه الأمل في حياة غير هذه الحياة الدنيا ، وإن لم يكن لذلك الأمل في نظره يقين برهاني .

\* \* \*

ولكن ما ذلك « الرسول » أو « الجنّي» الذي كان يزعم سقراط أنه كان يتلقى عنه الوحى ؟ أهو إله جديد يضيفه سقراط إلى آلهة الدين الشعبى المقرر ؟ ربمـا كان ذلك رأى من صدقوا ما ورد بعريضة الاتهام التي سيق بها سقراط إلى المحاكمة . لكن ليس لدينا مر سبب يدعو إلى الظن بأن سقراط كان ينظر إلى ذلك الوحى نظره إلى كائن معيّن أوموجود شخصى ، بل كان يدرك ذلك الأمر الإلهى ويشعر به فى نفسه ، ويحسبه كأنما هو صوت يناديه في ظروف مختلفة، وينذره في الشئون الهامة: فهو الذي هتف به مثلاً فصر فه عن الاشتغال بالسياسة والمساهمة فيها بنصيب فعال ؟ ثم هو الذي أمن، وقت المحاكمة بأن لا يحضّر دفاعاً بالمعني الصحيح . فوحى سقراط أشبه بهاتف داخلي يرشده إلى ما ينبغي عمله أو الكف عنه .

وربما كان سقراط فى إعلانه أثر هذا الوحى الإلهى على نفسه مخالفاً لمألوف الدين القائم فى عصره ، ولكن سـقراط لم يكن مخالفاً للعلم على نحو ما كان يفهمه هو . وإذا صح أن نفس سقراط مالت إلى نوع من التصوف ، فإن تصوفه لم يكن يتجاوز المجال الذى يخضع للفكر البين الصريح .

والحق أن ذلك المجادل الذي لا يني ولا يهدأ ، كان شديد الثقة بالعقل وبالعلم ، وإن كان يظهر بمظهر المتشكك أحيانا . وإن اثقة سقراط بالعقل المرتب المنظم ، العقل المتواضع الذي لا يأخذه الصلف إزاء الأشياء ، وبالعلم الذي يعرف حدوده فلا يتجاوزها ، والذي لا يتقدم آمنا مطمئنا في سبيل امتلاك ناصية الحق إلا بقدرا حترامه لما هو حاصل ، وبقدر شعوره بأنه محوط بالجهل . . فكأن سقراط الملم الأول الذي علم الناس صميم الروح العلمي ، ولقنهم مبادئ المذهب العقلي المعتدل السليم .

استطاع سقراط بجهوده المنطقية ونشاطه النقدى أن يصنع الآلة اللازمة لارتقاء النفس نحو الكال العقلى . ومهذه الجهود استطاع أن يحوِّل الأزمة التي نشأت من تعاليم السوفسطائية إلى ما فيه للعقل خير وللنفس نجاة .

واستطاع بجهوده الأخلاقية أن يؤسس علم الأخلاق، واستطاع كذلك أن يخلّص الفكر من سحر المحسوس، كما استطاع \_ من حيث لا يدرى \_ أن يوجه النظر الفلسفى صوبَ الميتافيزيقا، وصوب الحكمة بمعناها الصحيح .

\* \* \*

كان آخر ما فاه به سقراط أثناء المحاكمة أن قال لقضاته: « لقد حان الوقت لأن نفترق. أما أنا فلكي أموت، وأما أنتم فلتعيشوا. مَنْ مِنَّا هو أهدى سبيلاً وأحسن نصيباً ؟ هذا شيء لا يعلمه إلاَّ الله ».

وإننا نعرف الحكم الذى نطقت به محكمة الأثينيين . ولكن هنالك حكماً نطقت به محكمة أخرى أرحب صدراً وأقل تمصباً وأبعد عن نزوات الساعة : وهى محكمة الأخلاق العالية والضمير الإنسانى . فأيّدت تلك المحكمة مسلك الحكيم اليونانى ، واتخذت منه إماماً للفلسفة فى جميع الأوطان والأزمان ، وناصرته على الأوهام الشائمة والمزاعم الباطلة والآراء الفطيرة ، واقتدت بسقراط فى لزوم المقل الواعى ، وتغليب الروح على المادة ، والتزام حدود الإنسانية المفكرة .

الإسلاميون

# الفلسفة الإسلامية

#### مجادلات حول الفلسفة العربية :

اختلف الباحثون فى أمم الفلسفة العربية : اختلفوا فى اسمها ، كما اختلفوا فى وجودها . فمنهم من رأى أنها ليست عربية ، لأن جمهرة أهلها لم يكونوا من أصل عربى ، فهى فى نظرهم أحق أن تضاف إلى الإسلام ، لأن له فيها أثرا ظاهرا ، ولأنها نشأت فى بلاد إسلامية ، وعاشت فى ظل الإسلام . ومنهم من ذهب إلى أن الأولى أن يطلق عليها اسم « الفلسفة العربية » : لأن رجالها كتبوا آثارهم باللغة العربية ، التى كانت لغة الثقافة فى العالم الإسلامى الشرق .

ولم يقتصر الخلاف على اسم «الفلسفة العربية» وهل الأولى أن تسمّى «بالفلسفة الإسلامية» ، بل تعداه إلى إنكار وجودها : فن الباحثين من نازع فى أن يكون للفلسفة العربية أو الإسلامية وجود مستقل ، وزعم أنها أشبه بأن تكون خليطا من آراء القدماء ، تعدّدت منابعها وانعدم الاتساق بين مواردها . ومهم من ذهب إلى أن فلاسفة العرب إلما استقوا فكرهم من الفلسفة اليونانية التي كانت شائعة بين المسيحيين من أهل سوريا والوثنيين من أهل حرّان ، وأضافوا إليها عناصر اقتدسوها من الهند وفارس . ومهم من حكم عليها إجمالا بأنها إنما جاءت شرحا مشوّها لمذهب أرسطو والمشائين .

ولا يسمح المقام بالخوض في مناقشة الأقوال المختلفة التي أدلى بها في هذا الصدد. الباحثون من مستشرقين ومؤرخين أوروبيين . فإنني أخشى أن يكون الدافع إلى بعض تلك الأقوال شيئاً من قبيل ذلك التعصب الذميم الذي ينأى بصاحبه عن سبيل الحيدة والإنصاف . على أن هذا الموضوع قد أفاض فيه من قبل أستاذنا الكبير مصطفى عبد الرزاق باشا في محاضراته القيمة التي ألقاها بالجامعة المصرية سنة ١٩٢٧(١) ومن هذه المحاضرات اقتبسنا الشيء الكثير ، فنوجه إلى الأستاذ الجليل خالص الشكر .

إنما نريد أن ننبه في مستهل هـذا الفصل إلى أن الجدل الذي أثير حول هـذه المسألة لم يكن بدعا في تاريخ الفلسفة: فقد شهدنا في السنوات الأخيرة مناقشات كثيرة كان موضوعها البحث في الفلسفة المسيحية، ورأينا أستاذا لنا في «السربون» يحمل على تلك الفلسفة ، فينكر عليها طرافتها ، بل يطعن في كيانها ويحاول أن ينقضها من أساسها .

أما نحن فلكى نكون منصفين ، ينبغى أن نمترف بأن الفلسفة العربية تحتوى على عناصر هامة من الفكر اليونانى ، وأن الفلسفة اليونانية ضرورية جداً لفهم الفلسفة العربية ، بل نقول أكثر من هذا : إن الفلسفة العربية لاتتصور بدون الفلسفة اليونانية : فلا مراء فى أن أرسطو وأفلاطون وأفلوطين كانوا المعلمين الحقيقيين للفكر الإنسانى على مدى القرون ، وكل كشف لأثر من آثارهم ، وكل

<sup>(</sup>١) نشرها سنة ١٩٤٤ في كتاب عنوانه « التمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية »

ترجمة اشىء من مؤلفاتهم ، كانت عند أهل العصور الوسطى من مسلمين ومسيحيين وجهود بمثابة كشف لعالم جديد .

وإذن فلا ضير علينا من أن نمترف صراحة بأن الفلسفة العربية تفترض أولا هضم الفلسفة اليونانية . ولكننا نقرر مع ذلك أن الفلسفة الإسلامية أو العربية فى شيء ، ومجرد الهضم والتمثيل للفلسفة اليونانية شيء آخر . وشأن الفلسفة العربية فى هذا كشأن غيرها من الفلسفات : إن المذاهب الفلسفية الكبرى فى العصور الحديثة متأثرة إلى حد بعيد بالفلسفة اليونانية ؛ وأثر تلك الفلسفة ظاهر للعيان فى مذاهب ميكون وديكارت واسبينوزا وكائت . ولكن منذا الذى ينكر مافى مذاهب هؤلاء الفلاسفة من طرافة ؟ وإذن فكيف ساغ للبعض أن يظنوا أن عقلا كعقل الفارابى وابن رشد كان عقلا جديبا لم ينتج فى الفلسفة شيئاً طريفا ، وانه لم يكن إلا مقلدا لليونان؟

### مكانة الفلسفة الإسلامية:

الحق أن للفلسفة العربية مكانتها التي لا ينكرها الا جاهل أو معاند أو كلاها معا . وأول عمل جليل طريف يمكن أن ينسب الى فلاسفة العرب هو محاولتهم التوفيق بين الفلسفة والدين ، وإن كان للفلسفة عندهم منزلة الصدارة بالقياس إلى الدين ، ما دامت الفلسفة بطبيعتها تتجه الى الصفوة أو « الخاصة » في حين أن الدين بطبيعته الما يتجه الى « الكافة » أو الى العامة .

وحسبنا ، لكي نتبين مكانة الفلسفة الإسلامية ، أن نشير الى أهم نظرياتها :

- ١) ذهب فلاسفة الإسلام إلى أن المادة أزلية ومخلوقة مما . فقولنا إن المالم محدث ، أى بدأ فى زمان ممين ، قول على سبيل المجاز : لأن الله باعتباره علة أولى هو صانع المادة والمالم . ولكنه تمالى خلق المادة والمالم بفيض من فيوضاته الأزلية : إذ لا يمكن أن يقع صُنع الله فى زمان . وإنما نسبة الله إلى صنمه كنسبة الملة إلى معلولها ؟ والعلة غير منفصلة عن المعلول . ومن قال بحدوث العالم ، فكأنه قال إن الله قد بدأ خلق العالم ، بمشيئته ، فى زمان ما ولفرض ما : ومعنى هذا أن الله كان ينقصه شىء قبل إنفاذ مشيئته و تحقيق قصده . وهذا ما يجب أن يُنزَّ ه الله عنه ، لأن الله هو الكمال المطلق ، وقد تعالى عن مشابهة المخلوقين .
- ٣) وذهبوا إلى أن علم الله محيط بالكليات، أى بالأشياء العامة. وبعبارة أخرى أن علم الله لايتعلق بالجزئيات، أى بالأشياء الفردية العرضية، وإنما يحيط بالنواميس الكلية والقوانين العامة للكون: لأنه لو كان الله يعلم الجزئيات والأعراض الفردية لحدث تغير زمانى فى علمه، ولاقتضى ذلك تغيرا فى ذاته. والله منزه عن كل تغير.
- ") وقالوا بنظرية الفيض الأفلوطينية ، وخلاصتها عندهم أنه لما كان الله واحدا وعقلا محضا ، فلا يمكن أن يصدر عنه إلا عقل واحد . وصدور ذلك العقل عن الله شبيه بصدور الشعاع عن الشمس . وعن الله صدر العقل الأول، وعن العقل الأول صدر العقل الثانى ، وهكذا إلى العقل العاشر أو « العقل الفعال » الذي صدرت عنه المادة . وهو أدنى العقول العشرة ، وهو المشرف على العالم الأرضى ، وحلقة الوصل بين عالم الغيب وعالم الشهادة . ولما كان العقل الإنسانى ، أى النفس الناطقة ، ملكة " «منفعلة » أى مستعدة لقبول أى نوع من الكمال ، فهذا العقل المنفعل فى الإنسان يصبح ، بالتأمل والدرس وتركية النفس ، أهلا لأن يتضل بالعقل الفعال . فإذا

وصلت النفس الإنسانية إلى ذلك الكمال، بلغت السعادة والغبطة الحقة، مهما يكن الدين الذي اعتنقته ومهما يكن سبيلها في عبادة الله. وما ورد في الدين عن الجنسة والنار وما أشبه ذلك ليس إلا مجازات واستعارات لثواب وعقاب روحيين. والثواب والعقاب الروحيان يتوقفان على مقدار ما يبلغه الإنسان مر درجات الكمال في هذه الدنيا.

\* \* \*

وذلك بين واضح: فما أبعد الفرق بين أقوال الفلاسفة هذه وأقوال أهل السنة والمتكلمين المسلمين! فالمتكلمون - كما هو مشهور - أرادوا أن يثبتوا بحجج الفلاسفة أنفسهم أن العالم «محدث» لا «قديم»، وأن المادة مخلوقة لا أزلية. وكانت غايبهم من ذلك أن يثبتوا وجود إله خالق واحد منزة عن الجسمية. ثم إن المتكلمين لم يكن يعنيهم إلا نصرة العقائد الدينية ولكن بأسلحة الفلاسفة أنفسهم.

أما مخالفة فلاسفة العرب المشائين من اليونان فظاهرة أيضا: فإن أكبر ماشغل فلاسفة العرب — مهما يكن موقفهم من الإسلام — هو تلك الثنائية الناشئة من مذهبأرسطو، والتي تتقابل فيها المادة الأزلية والله . وتلك الثنائية الارسطاطاليسية ماكانوا ليقبلوها كما هي دون أن يخرجوا علنا من زمرة المسلمين ، وأن يسلكوا في عداد الكافرين المارقين من الدين .

وكلا شعر فلاسفة الإسلام أن أرسطو قد ترك هـذه المسائل غامضة مضطربة دون أن يقطع فيها برأى ، زادت جهودهم لتكميلها وإيضاحها وسد مابها من نقص ، واضعين نصب أعينهم أن يصونوا نظريتهم في وحدانية الله وتنزهه عن ملابسة المادة، حريصين في الوقت نفسه على أن لايقعوا في هوة مذهب وحدة الوجود الذي لايفرق بين الله والعالم . ولقـد وجد من فلاسفة العرب — أمثال ابن باجة وابن رشد — من ألفوا الرسائل الخاصة في « إمكان الاتصال» (أي اتصال الإنسان بالعقل المفارق) . وشغلت تلك المسألة بال فلاسفة العرب أكثر مما عني بها فلاسفة اليونان .

وإذن فمن الإسراف أن يقال إن الفلسفة العربيسة إنما هي شرح مشوّه لفلسفة أرسطو والمشائين . والواقع أن فلاسفة العرب إذا كانوا في سعيهم للوصول إلى الحقيقة ، قد تابعوا أرسطو حينا فإنهم قد انصرفوا عنه أحيانا ، واتجهوا إلى غيره من الفلاسفة كأفلاطون وأفلوطين والرواقيين . ولم يقنع العرب بنقل الفلسفة اليونانية كما هي ، بل طبعوها بطابع خاص ، ونفثوا فيها من روحهم ، وجعلوها تستجيب لمطالب عصرهم .

والخلاصة أن الفلسفة في العالم العربي لم تقف عند مذهب أرسطو وحده ، ولم تتقيد بمذاهب اليونان وحدها ، بل صاغت لنفسها مذهبا ضافيا له طرافته . وهي كما قال أحد الباحثين من اليهود : توشك أن تكون تقلبت في كل الأطوار التي مرت بها الفلسفة في العالم الغربي .

آثار الفلسفة الإسلامية في الفلسفتين المسيحية والمهودية :

على أنه ربمــا كان من الخير ، بدلا من أن نطيل الحديث في طرافة الفلسفة المربية ، أن نشير إشارات سريعة إلى آثارها في فلسفات العالم :

من المسلم به الآن لدى الباحثين الأوروبيين أن الفارابي كان له أثر كبير في فلسفة العصور الوسطى: تُرجم كتابه « إحصاء العلوم » إلى اللغة اللاتينية ، وكانت له في المدارس المسيحية واليهودية منزلة ممتازة . ويظهر ذلك الأثر على الخصوص عند « روچر بيكون » و « ريمون لل » . وترتيب الفارابي للعلوم هو نفس الترتيب الذي عبله الفلاسفة المسيحيون في القرون الوسطى مع فوارق بسيطة «

أما ابن سينا فقد يكفى أن يذكر قانونه فى الطب وأقواله عن النفس ؟ وأثر ذلك فى الفلسفة المسيحية مشهور : فقد جرى القديس توماس الأكويني على مهمج ابن سينا فى الرجوع إلى أرسطو ، للتدليل على وحدانية الله وتنزيهه عن الجسمية ؟ ومن وقف على تاريخ الفلسفة الحديثة عرف أن ديكارت سلك فى إثبات وجود النفس وروحانيتها واستقلالها عن البدن ، مسلكا شبها إلى حد كبير بمسلك ابن سينا من قبل .

ومن المعلوم أن المسيحيين استفادوا فى كثير من بحوثهم بآراء الغزالى فى إثبات الخلق من العدم ، ومن الأدلة التى اعتمد عليها الغزالى للتدليل على أن علم الله شامل للجزئيات ، ومن إثباته لعقيدة البعث بعد الموت .

فاذا انتقلنا إلى ابن رشد وجدنا أن الإعجاب بشروحه لأرسطوكان عظيما فى أوروبا ، حتى سماه « دانتِ » الشارح الأكبر . ومن المشهور أن مدرسة « پادوا » أوروبا ، حتى سماه « دانتِ » الشارح الأكبر . ومن المشهور أن مدرسة « پادوا »

في إيطاليا كاتت تنتمى إلى مذهب ابن رشد، وأن «سيجر دوبرابان» كان زعيم المدرسة الرشدية في فرنسا إبان القرن الثالث عشر. ولقد ظل المذهب الذي نسب الى ابن رشد متدارسا عند الأوروبيين في الكتب والجامعات من منتصف القرن الثالث عشر حتى أوائل القرن السابع عشر. ويجد الباحث في فلسفة اسپينوزا أن موقف ذلك الفيلسوف اليهودي من مسائل الفلسفة والدين والوحي والنبوة يشبه الموقف الذي سبقه إليه الفارابي وابن رشد. ولعل اسپينورا عرف شيئا من نظريات العرب عن طريق موسى بن ميمون ، وعرف فلسفة ابن رشد خصوصاً عن طريق الطبيب اليهودي ، يوسف دِل ميدجو ، أحد أنصار المدرسة الرشدية في القرن السابع عشر.

ولا بد أخيراً أن نشير إلى فضل الفلسفة العربية على الفلسفة اليهودية : وحسبنا أن نذكر أن كتب أرسطو لم تنقل إلى اللغة العبرية ، وأن اليهود قنعوا في ذلك بما كتبه الفلاسفة العرب من ملخصات وشروح . ولقد سار أصحاب اللاهوت من اليهود خطوة خطوة في إثر فلاسفة العرب . ولقد تبيّن الباحثون أن المفكرين الذين سبقوا موسى بن ميمون مدينون لفلاسفة العرب بمنهجهم وآرائهم في الدين . ومعلوم للكثيرين أن كتاب موسى بن ميمون المسمى « دلالة الحائرين » حافل بنقد آراء المسلمين والرد عليها ، ومع ذلك فالقارئ المتأمل يجد في كل صفحة عند فيلسوف اليهود ما يشهد شهادة قاطعة بأهمية الفلسفة العربية وبعد أثرها في الفكر اليهودي .

وبعد فها نحب أن يتسرب إلى وهم أحد أننا ننتحل الأسباب للإشادة بفضل المسلمين على غير حق: فالواقع أن كل ما أوردناه مقتبس من شهادة علماء الغرب فى العصور الوسطى وفى العصر الحديث: وهى تدل فى جملتها على أن العلماء الغربيين استفادوا من المواد التى قدمها اليهم فلاسفة العرب.

ومتى دُرست آراء فلاسفة العرب حق دراستها ، ومتى نشر ما لم ينشر من آثارهم ، كان لنا من ذلك نور يهدينا إلى تبين ما للفلسفة العربية من منزلة جليلة فى تراث الإنسانية الفكرى .

إن فلاسفة العرب قريبون منا ، وما يزالون يحيون فينا . ولن نتخلص من تاريخنا مهما أنكرناه ، كما لا يستطيع الإنسان أن ينخلع عن حياته السابقة مهما حاول أن ينسى ماضيه .

الفارابي

حياة الفارابي (١):

الفيلسوف أبو نصر الفارابي هو محمد بن محمد بن طرخان ؟ سمى بالفارابي نسبة إلى الجهة التي ولد بها ، وهي ولاية فاراب من بلاد الترك فما وراء النهر . ففيلسوفنا إذن تركى المولد ، وإِن كان بعض أصحاب التراجم قد ذكر أن أباء كان قائدا وأنه فارسى الأصل . ومهما يكن الأمر فالفارابي بجملة ثقافته ومؤلفاته فيلسوف عربي ، بل لقد قال أحد المستشرقين أنه هو مؤسس الفلسفة العربية . ومن قبلُ رأى كثيرون من مؤلني العرب أنه أكبر فلاسفة المسلمين . وقال فيه ابن سبمين : « هذا الرجل أفهم فلاسفة الإسلام وأذكرهم للعلوم القديمة ، وهو فيلسوف فيهـــا لاغير ، ومات وهو مدرك محقق » . وقال ابن خلـكان : « ولم يكن فيهم مر بلغ رتبته فى فنونه ، والرئيس ابن سينا بكتبه تخرج وبكلامه انتفع فى تصانيفه» . وقال بعضالمستشرقين: « ايس شيء مما نوجد في فلسفة ابن سينا وابن رشد إلا وبذوره موجودة عنـــد الفارابي » . وكان المرب يمدّون الفارابي أكبر المناطقة بعد أرسطو ، ولما كانوا يطلقون على أرسطو اسم « المعلم الأول » ، فقد أطلقوا على الفارابي اسم « المعلم الثاني ».

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك فى كتاب « فيلسوف العرب والمعلم الثانى » لمعالى الأستاذ مصطنى عبد الرازق باشا . '

كان الفارابي منذ صباه مولعا بالأسفار: تنقل في بلاد الإسلام ، حتى دخل المراق ، وألم ببغداد ، فتلقى طرفا من علوم الفلسفة على أستاذ نصراني ، وكان من زملائه في التلمذة أبو بشر متى بن يونس النصر انى المشهور بترجمته للكتب اليونانية . وبعد أن أقام الفارابي زمانا في بغداد ارتحل عنها إلى حلب ، واتصل بالأمير الحمداني سيف الدولة ونال الحظوة عنده ، وتزيي بزى أهل التصوف ، ثم صحب الأمير إلى دمشق في حملته عليها سنة ٩٥٠ بعد الميلاد ، ووافته منيته بدمشق في تلك السنة وهو شيخ ناهز الثمانين من عمره ، فتزيي الأمير بزى الصوفية وصلى عليه في نفر من خاصته المقربين .

\* \* \*

وأظهر مايستوقفنا في حياة الفارابي أنه كان رجلا يميل إلى التأمل والنظر ويؤثر المهزلة والهدوء. بدأ شبابه متفلسفا ، وقضى كهولته متفننا ، وختم حياته متصوفا . ذكروا أنه كان لايوجد غالبا إلا في مجتمع ماء أو مشتبك رياض ، ويؤلف كتبه هناك . والحق لقد كانت حياته الفكرية خصبة جدا : ألف كتبا كثيرة ضاع أكثرها ، على أنه اشتهر بين العرب بشروحه على فلسفة أرسطو . ولكن همة الفارابي لم تقف عند الشروح : فقد ألف طائفة من الرسائل أوضح فيها فلسفته الخاصة كفصوص الحكم ، وإحصاء العلوم ، والجمع بين رأيي الحكيمين أفلاطون وأرسطو ، وآراء أهل المدينة الفاضلة وغيرها . وكانت للفارابي معرفة بالطب ، وكانت له مواهب بارزة في الموسيقي علما وفنا ، وكتب أشهر رسالة في نظرية الموسيقي الشرقية . ويذكرون من براعته في هذا الفن أنه صنع آلة موسيقية شبيهة بالقانون عزف عليها منة فأضحك الحاضرين ، وعزف مرة ثانية فأبكاهم ، وعزف مرة ثالثة فأنامهم ثم انصرف . ولقد أعجب سيف الدولة بمواهب الفارابي في الموسيقي ،

وما زال الدراويش المولوية يحتفظون فى أغانيهم ببعض الأنغام المنسوبة إلى ذلك الفيلسوف الفنان .

### التوفيق بين أفلاطون وأرسطو:

كان الفارابي يرى في الفلسفة اليونانية رأيا يبدو لنا اليوم عجيبا: كان يراها فلسفة واحدة في صميمها لا اختلاف بين مذاهبها وقضاياها, ولما كان أفلاطون وأرسطو في نظره الإمامين المثلين للفلسفة اليونانية فمذهباها عنده مذهب واحد على الحقيقة. وإذا كانت هنالك مسائل كثيرة يظهر الخلاف فيها بين الفيلسوفين اليونانيين ، فالفارابي لايعد خلافا جوهريا ، ما دام الاتفاق واقعا على الأصول والمقاصد. وإنما يسلم الفارابي باختلاف أفلاطون وأرسطو في أمرين: في منهجهما التعليمي وفي سلوكهما العملي . أما من حيث المنهج فالفارابي يلاحظ أن أفلاطون لم يدوّن كتبه إلا أخيرا ، وأنه عمد في كلامه إلى الرموز والإشارات صونا للحكمة والتدوين والإيضاح والتبيين . وأما من حيث السلوك العملي فأفلاطون في نظره والتدوين والإيضاح والتبيين . وأما من حيث السلوك العملي فأفلاطون في نظره رجل تزهد و تخلي عن الدنيا وشواغلها ، في حين أن أرسطو رجل أقبل على الدنيا والتمس أسبابها وخيراتها (١).

وقد يعجب القارئ العصرى للفارابي كيف تورط في نظريته تلك ، فخلط بين مذهبين متعارضين متمنز في كالمذهب الأفلاطوني والمذهب الأرسطاطاليسي ، وأحدها

<sup>(</sup>۱) انظر : الفارابی : « الجمع بین رأیی الحکیمین » طبعة الخانجی ۱۹۰۷ ص ٥ 🗕 ۸

مذهب مثالى ممعن في المثالية ، والثانى مذهب واقعى يريد أن يخفف من غلواء المثالية الأفلاطونية : فمن المعلوم أن أفلاطون قد رأى أنه لا وجود للأفراد والأشخاص والمحسوسات ، لأنها متغيرة ، وإنما الموجود حقيقة هو « المثال » ، أو المعنى السكلى المام المجرد من الشخصيات الحسية : فالمعنى السكلى للإنسان أو « مثال » الإنسان هو المسابحة الثالية شاد أفلاطون المذهب المثالى هو المسابحة الثالية شاد أفلاطون المذهب المثالى المشهور . أما أرسطو فرأى ، خلافاً لأسستاذه ، أن الموجود ليس هو المعنى السكلى المجرد الذي تشترك فيه أفراد كثيرة ، وإنما الموجود عنده هو الأفراد المحسوسة نفسها : فشلا « سقراط » هو سقراط ، لا بما يشترك فيه مع جميع الناس ، بل بما يخصه فيثره ممن عداه . وبذلك كان أرسطو في فلسفته أقرب إلى الواقع وألصق بعالم الشهادة ، في حين أن أفلاطون كان كثير التحليق في عالم المثل () .

وهذا ما فات الفارابي أن يراه من تعارض بين المذهبين . ولكن يبطل العجب إذا علم السبب . والسبب بسيط ، وهو أن الفارابي في محاولته التوفيق بين رأيي الفيلسوفين اليو نانيين أخذ يستشهد بكتاب مشهور هو « أثولوجيا أرسطوطاليس» (۲)، وظن أن هذا الكتاب لأرسطو حقيقة ؛ ولم يخطر بباله ، كما لم يخطر ببال أحد من مفكرى ذلك العصر ، أن نسبة الكتاب إلى أرسطو خطأ ، وإعما هو شذرات من كتاب « التاسوعات » للفيلسوف الإسكندراني « أفلوطين » زعيم الأفلاطونية الجديدة .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) راجع تفصيل ذلك فى كتاب الأســــتاذ يوسف كرم : « تاريخ الفلسفة اليونانية » ص ــ ۹۸ بـم .

<sup>(</sup>٢) الفارابي: « الجمع بين رأيي الحكيمين » ص ٢٧٧، ٣٦، ٣٦ الخ.

## التوفيق بين الفلسفة اليو نانية والإسلام:

وأعجب من هذا أن تجد الفيلسوف العربى ، بعد أن حاول أن يثبت اتفاق مذهبى أفلاطون وأرسطو باعتبارها ممثلين للفلسفة القديمة ، يحاول محاولة جديدة وهى أن يثبت أن لا خلاف بين الفلسفة اليونانية من جهة وبين عقائد الشريعة الإسلامية من جهة أخرى (١) . وتعليل ذلك يسير أيضاً : فالفارابي كان فيلسوفا ومسلما فى أن واحد ، أعنى أنه كان موقناً بجلال الفلسفة من جهة ، ومؤمناً بكمال الإسلام من جهة أخرى . فالفلسفة والدين عنده أمران متفقان : لأن كلا منهما حق ، والحق لا يخالف الحق . وإن شئنا قلنا الفلسفة والدين يعبران عن حقيقة واحدة من وجهين مختلفين ؛ وكل ما فى الأمر أن الفلسفة فى سعيها للوصول إلى الحقيقة تستعمل وسائل غير الوسائل التي يعمد اليها الدين : فني حين أن الدين يلجأ إلى طرق التخيل والإقناع غير الوسائل التي يعمد اليها الدين : فني حين أن الدين يلجأ إلى طرق التخيل والإقناع النفسى ، تلجأ الفلسفة إلى المعقولات والبرهان المنطق ، وبينا الفلسفة بطبيعتها تتجه إلى الحافة والجهور على حسب ما يطيقون .

#### الفيلسوف الكامل:

والآن ما معنى الفلسفة عند الفارابي ؟

يرى فيلسوفنا أن الفلسفة ليست علما جزئيا كعلوم الرياضة والطبيعة والطب وما

<sup>(</sup>١) تراجع أمثلة من المسائل التي ذكرها الفارابي ، مبينا أن موقف الفيلسوفين اليونانيين فيها واحد ، وأنه متفق مع عقائد الشريعة الإسلامية ، كمسألة حدوث العالم ، وإثبات الصانع ، وبقاء النفس ، والثواب والعقاب ( « الجمع بين رأيي الحكيمين » ص ٢٦ ـ ٣٨ . )

شاكلها ، وإنما هي علم كلي يرسم لنا صورة شاملة للـكون في مجموعه . وهذا ما قال به فلاسفة اليونان من قبل ، واكن الفارابي يزيد على فلاسـفة اليونان رأياً طريفا فيقول: إن الفيلسوف الكامل هو الذي يحصّل هـذا العلم الـكلي، ويكون له قوة على استعاله ، يعنى « الذي يحصل الفضائل النظرية أولا ثم الفضائل العملية ببصيرة يقينية » . أما الفيلسوف الزور أو الباطل فهو « الذى يشرع فى أن يتعلم العلوم من غير أن يكون مستمداً لهما » . ذلك أن الفارابي يرى أن للشروع في النظر الفلسفي شروطا ينبغي توافرها ، وهي فيجملتها عبارة عن محبة الصدق والعدل والخير وتصفية النفس من شوائب المــادة وشواغل الحواس . فإن الذى سبيله أن يشرع فى النظر الفلسفي « ينبغي أن يكون له بالفطرة استعداد للعلوم النظرية ، وهي الشرائط التي ذكرها أفلاطون في كتابه في السياسة <sup>(١)</sup>، وهي أن يكون جيد الفهم والتصور ، ثم أن يكون بالطبيع محبا للصدق وأهله والعدل وأهله ، غير جموح ولا لجوج فيما بهواه ، وأن يكون غير شره على المأكول والمشروب، تهون عليه بالطبيع الشهوات والدرهم والدينار وما جانس ذلك ، وأن يكون كبير النفس عما يشين عند الناس ، وأن يكون ورعاً سهل الانقياد للخير والمدل ، عسر الانقياد للشر والحور ، وأن يكون قوى المزيمة على الصواب . ثم بعد ذلك يكون قد ربي على نواميس وعلى عادات تشاكل ما فطر عليه ، وأن يكون صحيح الاعتقاد لآراء الملة التي نشأ عليها ، متمسكا بالأفعال الفاضلةُ التي في ملته ، غير محل بكامها أو بمعظمها . . » . والفيلسوف الباطل هو الذي «يتعلم العلوم النظرية ولم يزود ولم يعود الأفعال الفاضلة التي بحسب ملة ما ، ولا الأفعال الجميلة التي هي في المشهور جميلة » بل «كان تابعاً هواه وشهواته في كل شيء » . ورجل كهذا «لم يشعر بالغرض الذي التمستله الفلسفة ... فحصل على الفلسفة النظرية أو على أجزاء من النظرية فقط » وظن هذا كافيا ، بل لعله ظن أن الغرض مما حصل

<sup>(</sup>١) يقصد كتاب « الجمهورية » لأفلاطون.

منها أن ينال بعض مايظنه جمهور الناس سعادات وخيرات ، « فأقام علمها طلبا لذلك وطمعا في أن ينال به ذلك الغرض » (١) .

وتذكرنا هذه الأقوال بأقوال شبيهة بها وردت على لسان الفيلسوف «سبينوزا» في القرن السابع عشر . ولعل الفارابي من بين فلاسفة الإسلام هو الفيلسوف الحق بالمعنى الذي بينه ، فقد عرفنا أنه أراد أن يعيش وفقا للمبادئ التي وضعها في مذهبه ، وحاول أن يكون فيلسوفا في أقواله وأفعاله . وظاهر من كلام الفارابي أن للفلسفة أهلها المستمدين لها ، وليس كل حافظ للعلوم النظرية فيلسوفا ، ومن اشتغل بالفلسفة طمعا في الشهرة والرياسة أو المال ، فليس من أهلها على الحقيقة ، وإنما هو على قول الفارابي فيلسوف زور وبهرج وباطل ، وخليق به أن ينبذ من زمرة الحاصة المصطفين وأن يسلك في عداد الدجالين المهرجين . . .

#### المدينة الفاضلة:

وفيما ذكرنا من فلسفة الفارابي ما يوقفنا على مقدار عنايته بالأخلاق. ولكن الفيلسوف العربي كان أيضاً معنيا بالسياسة ، كان يحلم بتنظيم العالم تنظيما شاملا يجعل منه دولة مثالية على غرار جمهورية أفلاطون أو مدينة صالحة عاقلة ، تكون رياسة الحكم فيها لفيلسوف صفت نفسه حتى كاد أن يكون نبيا .

والمدينة الفاضلة التي ينشدها الفيلسوف العربي هي نموذج لمجتمع إنساني راق يؤدى كل فرد فيه وظيفته الخاصة التي تلائم كفاياته. وأفراد المجتمع ،كأعضاء

<sup>(</sup>۱) الفاراني: « تحصيل السعادة » طبعة الهند ص ٣٦ وما بعدها.

البدن ، متضامنون متعاونون ، يخضعون لرئيس المدينة ، ويتشبهون به ، لأن ذلك الرئيس أوتى من الخصال الرفيعة مايصعب تحققه في عامة الناس: فهو سليم البنية ، حيد الذهن ، ثاقب الذكاء ، حاضر البديهة ، ماضي العزيمة ، حصيف صادق ، عادل نريه متجرد عن المادة مؤثر للذات الروح . وتذكرنا الخصال التي يتحلى بها رئيس المدينة الفاضلة الفارابية بصفات الفيلسوف الأفلاطونى في « الجمهورية » ، وتذكرنا كذلك في صورة أوضح بالصفات التي خلعها أصحاب الرواق على « الحـكيم » الذي جملوه حائزًا جميع الفضائل . وكما كان « الحـكيم » الرواق شخصا مثاليا يمسر تحققه على الأرض ، فرئيس المدينة عند الفارابي شخص يستحيل وجوده كذلك . ولكن الفارابي يضيف إلى خصال الرئيس خصلة أخرى : وهي قدرته على الاتصال بالمقل الفعال ، الذي هو أعلى منزلة من المقل الإنساني ؛ وقد سمى فعالا بالقياس إلى العقل الإنساني الذي ينفعل به ويستفيد منه . وغاية العقل الإنساني وسعادته في أن يتصل بالعقل الفعال ، ومهذا الاتصال يقترب الإنسان من الله . وبالطبع ليس كل إنسان قادراً على هذا الاتصال بالعقل الفعال ، وإنما يستطيعه القليلون من أهل الصفاء الذين لم يشغلهم عالم المادة عن عالم الروح ، فسموا إلى اختراق حجب الأرض ، وتطلموا إلى اجتلاء أنوار السهاء(١) .

وأهل الصفاء عند الفارابى فريقان: فريق الفلاسفة وفريق الأنبياء. وكل من الفريقين يستطيع ، على طريقته الخاصة ، أن يجتلى تلك الأنوار ، إِذ يتصل بالعقل الفعال: فما يستطيعه الفيلسوف بالنظر العقلى والتأمل الفلسنى ، يستطيعه النبى بمخيلة ممتازة وقوة قدسية أودعها الله فيه . وإذن فالفيلسوف والنبى ، فيما يرى الفارابى ،

<sup>(</sup>١) الفارابي : « آراء أهل المدينة الفاصلة » (في مواضع كثيرة . )

ها أجدر الناس بتولى رياسة المدينة الفاضلة : لأنهما ينهلان من منهل واحد رفيع ، ويرميان إلى غاية واحدة ، ولأن كليهما ، بمواهبه الخاصة واستعداده لتلقى الأسرار الإلهية ، يستطيع الاتصال بالعقل الفعال الذى هو عند الفارابي منبع الوحي والإلهامات السهاوية ، ومصدر الشرائع والنواميس الضرورية لسير الجماعات البشرية . والفلسفة والوحى كلاها ثمرة من ثمرات الجود الإلهى ، يفيضهما الله على من يشاء من عباده الصالحين .

#### السعادة:

على أن الفارابي يريدنا ألا ننسى أن المدينة الأرضية ، مهما يكن كالها ، ليست غايتها في نفسها ، وإنما هي تدرج إلى السمادة العليا التي تنالها النفوس الزكية في العالم الآخر . فالنفوس الخيرة العارقة هي التي تبقى وتدخل العالم العقلى ، وكما زادت درجتها في المعرفة والفضيلة في هذه الحياة علا مقامها بعد الموت ، وزاد حظها من السعادة في الحياة الأخرى . وكما كثرت الأنفس المتشابهة المفارقة للمادة ، واتصل بعضها ببعض ، كما يتصل معقول بمعقول ، كان التذاذ من لحق الآن بملاقاة الماضين ، وزادت لذات الماضين باتصال اللاحقين بهم : لأن كل نفس تعقل ذاتها وتعقل النفوس الأخرى المشابهة لها مراراً كثيرة ، وكما زاد تعقلها زادت لذائذها .

والظاهر من هذه النظرية فى السمادة أن الفارابى أراد أن يقول إنه حين الخروج من هذه الدنيا يذهب الأحياء أفواجا ليلتقوا بمواكب الأموات، ويتحدوا بها اتحادا عقليا، إذ ينضم كل شبيه إلى شبيهه . وبهذا النحو من انضام النفس إلى النفس، تزيد لذات الأموات الراحلين الغابرين . فكرة فلسفية إسلامية طريفة تحتاج إلى

تلك صور سريعة من آراء الفارابي . والرجل كما قلنا فيلسوف مسلم بأجمل ما لهذه الكلمة من معان ، رجل جمع بين مزيتين : الإخلاص للفلسفة والإيمان بالدين ، وبهاتين المزيتين حاول أن يوفق بين لفتين ، لغة العقل ولغة القلب ، وهما عنده لفتان مفهومتان ضروريتان للإنسانية التي تريد أن تتخطى نفسها ساعية وراء الكمال . وكأن الفارابي قد جاء إلى العالم ليؤدي رسالة جليلة : خلاصتها أن الفلسفة والدين هما المعين الصافي للحياة الروحية ، التي بها يكون المجتمع الإنساني فاضلا ، وبدونها يكون مجتمعا ضالا . فويل للمجتمع إذا تنكر للفلسفة أو للدين ! وما أشقانا إذا طفت علينا المادة ، فخلت حياتنا من مشاغل الروح !

ابن سینیا

في سنة ٣٧٠ من الهجرة ، أي بعد موت الفارابي بنحو ثلاثين سنة ، ولد علم من أعلام الفلسفة الإسلامية ، حظى بشهرة واسعة في بلاد الشرق والغرب على السواء: وهذا الفيلسوف هو أبو على بن سينا . أنزله مفكرو العرب منزلة رفيعة ، فلقبوه في حياته بلقب « الشيخ الرئيس » ، وبعد مماته بلقب « فيلسوف الإسلام » . وكان اسمه معروفا منذ القرن الثالث عشر الميلادي عند جميع الفلاسفة المسيحيين . وإذا كانوا يعدونه من خصومهم ، فهو في نظرهم ذو مقام محترم وخليق أن يعتد به كل الاعتداء .

#### ديــــاته:

وقد روى ابن سينا نفسه قصة حياته ، ومنها نعلم أنه حفظ القرآن ، ودرس الأدب وهو صبى ناشىء . ثم جاء إلى « بخارى » معلم متفلسف اسمه « أبو عبد الله الناتلى» فتلق عليه ابن سينا دروس المنطق . وسرعان ما نبغ التلميذ حتى فاق أستاذه ، فشرع حينئذ في قراءة الكتب على نفسه ، ودرس الشروح على منطق أرسطو حتى محكن منه ، وانفتحت على الفتى أبواب العلم : فقرأ في المنطق « إيساغوجى » فرفريوس ، وفي الرياضة « هندسة » إقليدس ، وفي الفلك « مجسطى » بطليموس .

ثم اتجه ابن سينا إلى دراسة كتب الطب ، فبرع فيه فى أقل زمن ، وشرع فى مداواة المرضى ، وانفتحت عليه أبواب الممالجات المقتبسة من التجربة ، حتى كان فضلاء الطب يتتلمذون عليه ، وعمره لا يزيد على سبع عشرة سنة .

ثم توفر على الدرس زهاء سنة ونصف ، فأعاد دراسة المنطق ، ولم يكن حينذاك ينام ليلة واحدة بطولها ، ولا يشتغل في النهار بغير ذلك العلم ، فإذا تحير في مسألة ، أو لم يظفر بالحد الأوسط في قياس منطق ، تردد إلى المسجد ، وصلى وابتهل إلى الله ، حتى يفتح المستغلق وييسر المتعسر .

وكان يرجع بالليل إلى داره ، ويضع السراج بين يديه ، ويشتغل بالقراءة والكتابة: فإذا غلبه النوم أو شعر بضعف ، عدل إلى شرب قدح من الشراب ريما تعود إليه قوته ، ثم يرجع إلى القراءة . . . ولم يزل على تلك الحال حتى استحكم على جميع علوم زمانه ، ووقف عليها بقدر الإمكان .

وعلى هذا النحو نرى ابن سينا ، وهو دون العشرين ، قد استنفذ كل ما يستطيع العقل الإنساني أن يناله من علوم المنطق والطبيعة والرياضة والطب . ولكن « ما بعد الطبيعة » عند أرسطوكان يبدو للفتى الفيلسوف علماً صعباً جداً : قرأه فها فهم منه شيئا ، والتبس عليه غرض واضعه ، ثم أعاد قراءته أربعين مرة ، حتى حفظه عن ظهر قلب ، دون أن يفهمه أو يدرك المقصود به . ولكن اتفق لابن سينا يوماً أن اشترى كتاب الفارابي في « أغراض كتاب ما بعد الطبيعة » لأرسطو ، فسارع إلى قراءته ، ولساعته انكشفت له أغراض الكتاب، ففرح بذلك وتصدق في ثاني يوم بشيء كثير على الفقراء شكراً لله .

وفى ذلك الحين كان سلطان بخارى مريضا ، وحار الأطباء فى مداواته . فداواه.

ابن سينا ، وسأله الإذن له فى دخول المكتبة السلطانية الخاصة ؛ فأذن له ، ورأى ابن سينا فيها من المؤلفات النادرة ما لم يسمع به أحد ، فقرأ أكثرها ، وظفر بفوائدها . . .

والظاهر أن ابن سينا كان بارعا في الطب النفساني أيضاً ؟ وقد رويت عنـــه في ذلك روايات كشيرة <sup>(١)</sup> ؟ منها أن رجلا أصيب بالماليخوليا ، قداشتد عليه المرضحتي سيطر عليه الاعتقاد أنه أصبح بقرة ، فأصبح يقلد الأبقار في خوارها ، ويأكل ويشرب معها ، ممتنعا عن مؤاكلة بني الإنسان . وما زالت حاله كذلك حتى ضعفت قواه وهزل بدنه . فعرضه أهله علىالأطباء ، فعجزوا عن علاجه . فاستُدعى ان سينا لشهرته في الطب النفساني ، فسأل المريض عن حاله ، فأجابه المريض بأنه أصبح بقرة يأكل ما تأكل الأبقار ويفعل ماتفعل . فقال له ابن سينا : « إذن نذبحك » قال المريض : افعل ماتشاء . فأمر ابن سينا أن يقيد المريض بحبل ، وأن ياقي على الأرض، وأن يؤتى بسكين حاد. فلما أحضر السكين أهوى به على المريض كأنه يريد ذبحه . فلما قرب من محره ، والسَّكين في يده ، قالله : مابال هذه البقرة هزيلة ! إنها لاتصلح لأذبح . قال المريض : إنها تصلح للذبح فاذبح . فقال ابن سينا : لا لن أَذَبِحُهَا حَتَى تَمْتَلَىءَ لَحُمَّا وَشَحْمًا . فقال : وماذا أَفْمَل حَتَّى أُصَيْر سَمِينًا ؟ فأجابه : تأكل كثيراً وتشربكما يأكل الناس ويشربون . فقال : أو تذبحني إِن فعلت وأصبحت سمينا؟ فقال : نعم . ثم أخذ على نفسه العهود والمواثيق أن يفعل كما أمر . وأخذ يأكل ويشرب منذ ذلك الحين كما يصنع الآدميون ، فعادت إليه صحته الطبيعية . وقوى بدنه ، فعاد إليه عقله ، وذهب عنــه مرضه . وزاره ابن سينا بعد ذلك ، فلما

<sup>(</sup>١) يراجع أيضاكتاب « القانون » في الطب لابن سينا .

رآه معافى البدن سليم العقل ، قال له : مابال هذه البقرة قد سمنت ؟ فأجاب : نعم وقد أصبحت عاقلة ! (١) .

\* \* \*

قضى ابن سينا حياة قلقة، متقلبة ، حافلة بالأحداث والمغامرات : فلم يكن الرجل من أولئك المفكرين الذين يلتمسون الهدوء والعزلة عن الناس ، ولم يقنع بحياة الفكر ومشاغل النظر العقلى الخالص ، بل ألتى بنفسه فى عجيج الحياة ، وخاض غمار السياسة ، فحمله تيارها إلى تقلد مناصب الوزارة والرياسة حينا ، وإلى معاناة آلام الحبس والاضطهاد أحيانا .

شرع ابن سينا في الكتابة وهو في الثانية والعشرين من عمره. ويضيق المقام عن إِحْصاء مؤلفاته كلمها التي بلغت فيما قيل مائة رسالة أو كتاب في شتى الموضوعات. وحسبنا هنا أن نذكر أهم مؤلفاته وهو كتاب « الشفاء » الذي تناول فيه علوم المنطق والرياضة والطبيعة وما بعد الطبيعة ، ثم كتاب « النجاة » وقد لخص فيه ابن سينا نفسه كتاب « الشفاء » ، ثم كتاب « الإشارات والتنبيهات » في المطق والحكمة ، ثم كتاب « القانون » في الطب ، وقد جرت بعض المدارس الطبية على اعتباره من أمهات كتب الطب زمنا طويلا .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) نقلا عن كتاب « في علم النفس » للأساتذة حامد عبد القادر ، ومحمد عطية الأبراشي ومحمد مظهر سعيد . الجزء الأول سنة ۱۹۳۲ ص ۲۰۰ ، ۲۲۰

وقد بلغ من ذيوع شهرة ابن سينا في العالم الإسلامي أن أصبح اسمه محوطا بالأساطير: فألّفت الكتب تقص نوادر حياته وتروى عجائب أعماله . من ذلك كتاب باللغة التركية عنوانه «سيرة أبي على بن سينا وشقيقه أبي الحارث »(١) جعل صاحبه من الفيلسوف رجلا برع في السحر وعلم السيمياء ، واستخدم علمه ذلك في حوادث ومفامرات وقعت له مع بعض ملوك مصر . . . ونسب بعض المتأخرين إلى ابن سينا كتابا سماه « مجموعة ابن سينا الكبرى في العلوم الروحانية ، والطب ، والسيمياء ، والأبواب ، والعزائم ، والطوالع ، والبروج ، والطبائع ، والطلاسم ، وأبواب المحبة ، والدخول على الحكم ، وحل المربوط . . . الخ »(٢)

\* \* \*

وإذا كان الفارابي فيلسوفا بالمهني الأصيل القديم ، بمعنى أنه سلك في سيرته الخاصة سبيل الحكمة ، ورغب عن المادة ، وآثر العزلة ، وأقبل على الحياة الروحية الصرفة ، فابن سينا فيلسوف من طراز آخر : كان لمتاع الدنيا على قلبه سلطان كبير ، وكان فيا يروى مطواعا لشهواته البدنية ، كثير الطلب للذات الحسية . كان ابن سينا طبيبا ، وكان وزيرا ، وكان نديما للملوك والأمراء . ولكنا سنرى أن نفسه كانت تصبو إلى أمور روحية ، وليس في خزانة طبه مايشني غليلها ، ولا في حياة القصور مايروى ظمأها .

وليس يتسع المقام لبسط فلسفة « الشيخ الرئيس » بسطا وافيا ، وإنما نريد

<sup>(</sup>١) ترجمه مراد مختار إلى العربية ، وهو مطبوع بالمطبعة الرحمانية بمصر .

<sup>(</sup>٢) بالمكتبة العلامية بجوار الأزهر عصر .

أن نشير هنا إلى الخطوط الرئيسية فى ذلك المذهب الضافى الذى جمع بين آراء أفلاطون وأرسطو وأفلوطين .

#### نظرية الخلق والصدور:

رأى ابن سينا أن فى مذهب أرسطو عيبا ظاهرا من ناحيتين على الخصوص: فقد أمسك أرسطو عن الكلام فى أصل الكون ، ثم إنه لم يتحدث إلا حديثا موجزا عن الله وعلاقاته بالعالم والإنسان.

أراد ابن سينا أن يكمل هذا النقص ، فأدلى بنظرية عن الله والعالم ، مقتبسة من الأفلاطونية الجديدة ؟ وحاول الفيلسوف الإسلام بنظريته تلك أن يوفق بين العقل والنقل ، بين الفلسفة والدين ، وقد كان ذلك التوفيق مما يشغل أذهان المسلمين في ذلك الحين . قال ابن سينا : إن أول ما خلق الله تمالى جوهر روحانى ، هو عقل محض ، قائم لا في جسم ولا في مادة ، درَّاكُ لذاته ولخالقه تمالي ، وأنه قد اتفق على صحة هذا جميع الحكماء الإلهيين والأنبياء عليهم السلام ، كما قال صلى الله عليه وسلم : « أول ما خلق الله المقل ثم قال له : أقبِل فأقبل ، ثم قال له : أدبِر فأدبر ، ثم قال : فبمزتى وجلالى ما خلقت خلقا أعز منك ، فبك أعطى ، وبك آخذ ، وبك أثيب ، وبك أعاقب » . ثم بيّن ابن سينا أن هذا المقل ، الذى هو المخلوق الأول لله تمالى ، بتمقله لخالقه ، يصدر عنه عقل ثان ، هو عقل الفلك الأقصى ، وبتمقله لذاته ، يصدر عنه نفس وجسم . وتعلقت النفس بالجسم . فتلك النفس هي النفس الـكلية المحركة للفلك الأقصى ، كما تحرك نفسُنا جسمَنا ، وذلك الجسم هو جرم الفلك الأقصى ، وهو المرش بلسان الشرع ؟ والعقل الثانى بدوره يصدر عنه عقل ونفس وجسم : فالمقل هو عقل الفلك الثانى ، والجسم هو جرم ذلك الفلك ، وهو فلك الثوابت أى الكرسى بلسان الشرع . وتعلقت النفس الثانية بهذا الفلك الثانى . . .

ويستمر الصدور على هذا النحو . ويحصل من كل عقل ثلاثة أشياء : عقل آخ وجسم آخر ، إلى أن ننتهى إلى العقل العاشر ، وهو العقل الفعال الذى يصدر عند المالم العنصرى المؤلف من المواليد الثلاثة، وهي المعادن والنباتات والحيوان ، بما فيه الإنسان الذى هو أكمل أنواع الحيوان .

وإذن فالموجودات كامها وجودها عن واجب الوجود، أى الله، وهو واح لا كثرة فى ذاته، وهو فاعل الكل ، بممنى أنه الموجود الذى يفيض عنه كل وجو فيضانا تاما مباينا لذاته (١).

\* \* \*

وهذه النظرية العجيبة التي ذاعت في القرون الوسطى ذيوعا واسعا إنما تجيب ؤ ذهن ابن سينا عن مشكلة ميتافيزيقية اهتم بها الاسكندرانيون ؟ قالوا : إذا كار الموجود الأول واحدا محضا ، فكيف يمكن أن تصدر عنه الأشياء المتعددة و الطبيعة ؟ من أجل ذلك وضع ابن سينا العقل الأول أو المعلول الأول كواسطة بير الوحدة الإلهية وبين كثرة الأشياء الطبيعية : لأن العقل الأول ، وإن كان واحد إلا أنه بوجوده مع الموجود الأول يؤلف ثنائية : لأنه يعقل ذاته ويعقل خالقه . ومرهذه الثنائية تشتق كل سلسلة العلاقات التي هي أصل كل تعدد بمراتب الموجودات

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : « النجاة » ( الطبعة الأولى سينة ١٣٣١ هـ ) ص ٤٤٨ ـ ٥٥٠ وأيضا : ابن سينا : « رسالة في معرفة النفس الناطقة وأحوالها » ص ١٥ ـ ١٧

فالواحد الأول لا يصدر عنه مباشرة إلا واحد وهو العقل الأول: لأن الله واحد لا كثرة فيه ، وإنما تبدأ الكثرة في المعلول الأول الذي يحرك السماء الأولى ، ويصدر عنه بدوره عقل ثان يحرك السماء الثانية .. وهكذا من صدور إلى صدور حتى نصل إلى العقل الذي يحرك الفلك الأخير الذي هو أقرب الأفلاك الينا .

\* \* \*

تلك محاولة ابن سينا لتفسير الخلق ، وتحديد الملاقات بين العالم والإنسان والله . ولا نسان مكانه في الكون الذي يتصوره ابن سينا . ومكانه على حدود عالمين ، عالم الأجسام وعالم الأرواح . ويشبه أن يكون هذا مطابقا لما قال به أرسطو ، ولكن الجديد عند ابن سينا هو أن الكون يصدر من الواحد الأول بطريق العلة الخالقة المؤثرة . وإذن فللمالم تاريخ ، والله مبدأ الكون كله . صحيح أن ذلك التاريخ أزلى عند ابن سينا : لأن العالم معلول لإله أزلى ، وصحيح أيضا أن نوع العلة الذي يفترضه ابن سينا هو الفيض أو الصدور أو الخلق بالوسائط ، وهو ما لا يتفق مع الظاهر من تعالم الإسلام . ولكن يبق مع ذلك أن نظرية ابن سينا قد سدت الثغرة التي أشرنا اليها في مذهب أرسطو ، بصدد الثنائية ، ثم إنها جاءت حاملة نفحات من نظريات الصوفية التي ألفها المسلمون .

### أخلاق ودين :

ومن الإنصاف أن نقول إن ابن سينا لم يأل جهداً في التوفيق بين فلسفته وبين عقيدة أهل السنة والجماعة: فقال بقضاء الله وقدره الذي يحكم كل شيء في

الوجود ، وأن الله عَلِم وقدّر الأشياء على ما هي عليه قبل خلقها .

\* \* \*

ولابن سينا فكرة رفيعة عن العناية الإلهية: قال إِن « العناية هي كون الأو علما بذاته وبما عليه الوجود مر نظام الحير ، وعلة بذاته للخير والكال بحسه الإمكان ، وراضياً به على النحو الذكور ، فيعقل نظام الحير على الوجه الأبلغ ، الإمكان ، فيفيض عنه ما يعقله نظاماً وخيراً على الوجه الأبلغ الذي يعقله ، فيضانا ؟ أثم تأدية إلى النظام بحسب الإمكان »(١).

وكان ابن سينا من المتفائلين إذ قال : إِن العالم على أحسن ما يمكن أن يكون وليس في الإمكان أبدع مما كان . وإذا كان في العالم شر ، فليس راجعاً إلى إراد الله ، وإنما يأتى من وجود المادة ، والله هو الخير المحض ، فلا يصدر عنه الشر . وم الموجودات ما هو خير مبرأ من الشر : كالأمور العقلية والسماوية . وهنالك نوع م الوجود هو الوجود الأرضى ، والخير فيه غالب على الشر ، والشر فيه لأجل الخير وينبغى ألا يترك خير كثير لتفادى شر قليل ، وعدم وجود العالم أعظم شراً م وجوده كما هو .

#### تص\_وف:

<sup>(</sup>۱) « النجاة » ص ٤٤٦ \_ ×٤٤

ويلاحظ أن تصوف ابن سينا متميز عن مذاهب الصوفية وأهل السنة من المسلمين: فليس مذهباً يدعو إلى الزهد والانخلاع عن المالم ، بل هو مذهب عقلى ينتهى إلى انتصار الذهن ، وإشراق المقل ، وتزكية النفس ، لتكون مستعدة لتلقى فيض المقل الفعال . ويقول ابن سينا إن النفوس لا تمايز بموضوع معرفتها ولا بمقدار ما حصلته من ممارف إعا يكون عمايزها بمقدار استعدادها للاتصال بالمقل الفمال الذي تتلقى عنه المعرفة . وهذا الاستعداد « قد يشتد في بعض الناس حتى لا يحتاج في أن يتصل بالمقل الفعال إلى كبير مشقة ولا إلى تخريج وتعليم . بل يكون كا نه يعرف كل شيء من نفسه » . فيمكن أن يكون شخص من الناس مؤيد النفس لشدة الصفاء ، وشدة الاتصال بالمبادىء المقلية حتى ليشتعل حدّساً ، أعنى قبولا لإلهام العقل الفعال في كل شيء .

وابن سينا في فصله عن « مقامات المارفين » (١) يبيّنِ أحوال أهل الكال من النوع الإنساني و كيفية ترقيهم في مدارج سعاداتهم والأمور العارضة لهم في درجاتهم ، ويختتم الفصل بقوله: « ولكن جل جناب الحق عن أن يكون شريعة لكل وارد أو يطلع عليه إلا واحد بعد واحد » ؛ يشير بهذا إلى أن الواصلين إلى مقام الحقائق الإلهية قليلون.

وأخيراً يرى ابن سينا أن للنفس العاقلة مصيراً باهراً وهو أن تنال السعادة الصحيحة في دار الخلود ، وأن تقترب رويداً رويداً من واجب الوجود ، أى في أن تتشبه بالله بقدر الطاقه . فكمال النفس الناطقة هو أن تصير عالمة فاهمة ، وأن تتقبل في ذاتها صورة كل شيء ، وصورة الخير المبثوث

<sup>(</sup>۱) ابن سينا « الإشارات » طبع فورچيه ص ۱۹۸ وما بعدها.

فى كل شىء ، مبتدئة من المبدأ الأول إلى أقصى الموجودات الواقعة فى ترتيبه . وهذا القدر من العلم إذا حصل للإنسان حظى بالسعادة الصحيحة والغبطة الحقيقية التى هى غبطة السابقين الكاملين . « والحكماء الإلهيون رغبتهم فى إصابة هذه السعادة أعظم من رغبتهم فى إصابة السعادة البدنية ، بلكا نهم لا يلتفتون إلى تلك وإن أعطوها فلا يستعظمونها فى جنب هذه السعادة التى هى مقارنة الحق الأول » .

وإذن ففيلسوفنا يرى السعادة الصحيحة ،لا في الاستمتاع باللذات الجسمية الغليظة ، بل كما أرادها الفارابي ، أى في امتلاك خيرات الروح ، واقتراب الإنسان من الله ، ولكن هذا النوع من الكمال ليس مما يحصل – عند ابن سينا – بالا كتساب المحض، وإنما يحتاج معذلك إلى جوهر مناسبله بحسب الفطرة. فإذا وجد من الجمهور من ينكرون هذا الطريق فذلك لجهلهم به ، والناس أعداء ما جهلوا .

#### 

المتأمل فى فلسفة ابن سينا يجد أن الكثير من نظرياتها مأخوذ من الفارابى ، مع إضافة شىء من البسط والتبيين . ولعل فى هذا ما يؤيد ما ذكره بعض مؤرخى الكتب من أن كتاب « الشفاء » لابن سينا مقتبس من كتاب « التعليم الثانى » للفارابى . على أن انتفاع ابن سينا من الفارابى ظاهر فى أكثر من موضع من مذهبه فى الله ، والعقل الفعال ، والنبوة ، والسعادة ، بل فى النزعات الصوفية . ولكن الإنصاف يقتضينا أن نعترف لابن سينا بالطرافة وبعلو المنزلة فى الفلسفة ، وللشيخ الرئيس الفضل على كل حال فى أنه هيأ للفلسفة الأرسطاطاليسية ذيوعاً فى الفكر العربى ، مع حرصه على التوفيق بينها وبين الدين الإسلامى .

# 

#### . عہیــــد :

ترك لنا المقرى في « نفح الطيب » وصفا دقيقا للحياة الروحية في بلاد الأندلس يحسن أن نقدم منه فقرات تصور لنا العصر الذي يعنينا هنا ، قال : « وكل العلوم لها عندهم ( أي عنه أهل الأندلس ) حظ واعتناء إلا الفلسفة والتنجيم : فإن لهما حظا عظيا عنه خواصهم ، ولا يتظاهر بها خوف العامة : فإنه كلما قيل فلان يقرأ الفلسفة ، أو يشتغل بالتنجيم أطلقت عليه العامة اسم زنديق ، وقيدت عليه أنفاسه . وإنزل في شبهة رجموه بالحجارة ، أو أحرقوه قبل أن يصل أمرُه إلى السلطان، أو يقتله السلطان تقربا إلى العامة . وكثيراً ما يأمر ملوكهم بإحراق كتب هذا الشأن إذا وجدت . وبذلك تقرب المنصور بن أبي عامر لقلوبهم أول نهوضه ، وإن كان غير خال من الاشتغال بذلك في الباطن . . . » (١)

والفيلسوف الذى سنعرض له فى هذا الفصل ، عاش فى الأندلس فى بيئة مشوبة . بشىء من نزعات تلك البيئات المظلمة ، فحاول أن يلقى فيها أقباسا من نور الفلسفة ، ولكنه اصطدم بصخرة الجهل والتقليد والتعصب الذمم .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) المقرى: « نفح الطيب » ج ۱ ص ۱۰۲ ، ۱۰۳ (من الطبعة القديمة )

القاضي أبو الوليد محمد من أحمد ابن رشد ولد بقرطبة سـنة ٥٢٠ ﻫ ( ١١٢٦ م) من أسرة كبيرة مشهورة بالفضل والرياسة في بلاد الأندلس . وكان أبوه قاضيا ، وكان جده قاضي القضاة في قرطبة ، وكان مقدما عند أهل زمانه . ودرس انن رشد الفقه والكلام والطب والرياضيات والفلسفة ، وتولى القضاء سنوات في « اشبيلية » ثم في « قرطبة » . قيل إنه كان أول الأمر مكينا عنــد الخليفة المنصور ، وجها في دولته . ولما كان المنصور بقرطبة ، وهو متوجه إلى غزو « ألفنس » ملك قشتالة ، استدعى إليه الفيلسوف ، وقربه إليه . ولكن سرعان ماتغيرت الحال ، إذ سعى فيه الحسَّاد ووشى به الجمَّال عند الخليفة ، وهمس المتعالمون بأن ابن رشد كثير الاشتغال بالفلسفة وعلوم الأوائل ، أى علوم اليونان ، لهنقم المنصور عليـــه ، إرضاء للعامة ، وأمر بإبعاده إلى « اليسانه » يقيم فيها ولا يخرج منها . وبقى الفيلسوف مفضوبا عليه إلى أن شهد له عنــد السلطان جماعة من الأعيان ، وأكدوا أنه على غير ما نسب العوام إليه ، فرضي المنصور عنه . ثم مضت الأيام وتنكر الناس للفيلسوف مرة أخرى ، فكانت نتيجة ذلك أن نفي ان رشد إلى بلاد المغرب ، ونكل به ، وأحرقت كتبه . . ومات في مراكش سنة ٥٩٥ ه ( ١١٩٨ م ) . ولما حلت بان رشد نقمة المنصوركُثر القادحون فيه وفي الفلاسفة جميعاً ، وتفرق عنه تلاميذه ومريدوه ، وخشوا أنّ يذكروا اسمه ، وأصدر المنصور منشورا بتحريم الاشتغال بالفلسفة .

\* \* \*

ولا نزاع فى أن ابن رشد كان من أكبر علماء الإسلام ، ومن أعمق الشرّاخ لفلسفة أرسطو . وقف الرجل على علوم زمانه كلها ، وكان من أخصب الكتّاب فى اللغة العربية . والناظر فى قائمة كتبه يرى كثيراً منها فى الفقه والأصول واللغة

والطب والفلسفة والفلك وما إلى ذلك . وقد ذكر أحد مترجميه أنه « سوّد فيما صنّف وقيد وألّف واختصر ، نحوا من عشرة آلاف ورقة» ، وقال أيضاً أنه «عُنى بالعلم من صغره إلى كبره ، حتى حكى عنه أنه لم يدع النظر ولا القراءة منذ عقل إلا ليلة وفاة أبيه وليلة بنائه على أهله » .

ولما كان ابن رشد شديد الإعجاب والإجلال لأرسطو ، وكان يمدة مملم الإنسانية الذى فاق الفكرين من السابقين واللاحقين ، فقد انتهض للمناية بالفلسفة الارسطاطالية وإيضاحها ، ووقف حياته على كتابة الشروح والملخصات والجوامع الصغيرة تفسيرا لأقوال « المعلم الأول » (۱) . وفضلا عن ذلك ترك ابن رشد رسائل في الطب وفي الفقه وثلاث رسائل في إمكان اتصال العقل الإنساني بالعقل الفعال . وقد ضاعت أصولها العربية ، فلم تبق إلا في ترجماتها العبرية . ولكن أهم من هذه جميعا كتابه « تهافت التهافت » الذي كتبه ردا على كتاب الغزالي المشهور باسم «تهافت النهافت » الذي كتبه ردا على كتاب الغزالي المشهور باسم «تهافت الفلاسفة» ؛ ولابن رشد أيضاً كتابان مشهوران ها « الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة » و « فصل المقال فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال » .

#### التجني على ابن رشد:

أوذى ابن رشد فى حياته ، وكثر التجنى عليه بعد مماته . لم يُنصفه أهل عصره من المسلمين ، وظلمه بعد ذلك علماء الدين من المسيحيين ، فكان الرجل فى نظر أولئك وهؤلاء كبير الزنادقة والمضللين ، وزعيم العقليين والمتشككين فى الدين .

<sup>(</sup>۱) وأهم ماكتب ابن رشد في هذا الشأن كتاب « تفسير مابعد الطبيعة » لأرسطو وهو كتاب كبير ظهر منه إلى الآن مجلدان نشرهما الأب بويج ( المطبعة الـكاثوليكية ١٩٣٨ ، ١٩٤٢ )

ونقول نحن إن ما ذكره المسلمون عن ابن رشد يجب أن لا يؤخذ إلا مع الاحتياط والحدر الشديد: فلقد لاحظ من قبلنا الأستاذ الإمام محمد عبده أنه عندما بدأ الضعف يظهر بين المسلمين ، بسبب الجهل والجمود على القديم ، حدث الغلو في الدين ، وثارت الفتن بين الناظرين فيه ، وسرت عدوى التعصب بينهم ، وسهل على كل واحد منهم ، لحمله بحقيقة دينه ، أن يرى الآخر لأدنى شبهة بالكفر والزندقة . وكلما زاد جهلهم بدينهم زاد نفورهم من العلم والنظر ، وساد بينهم الاعتقاد بالعداوة بين الفلسفة والدين . ولم يقف الجهل والجمود بالمسلمين عند تكفير مخالفيهم في العقيدة ، وتكفير الذاهبين مذهب الفلاسفة ، بل جاوزه إلى العدوان على أعة الدين أنفسهم : فقد حملت الذاهبين مذهب الفلاسفة ، بل جاوزه إلى العدوان على أعة الدين أنفسهم : فقد حملت كتب الإمام الغزالي إلى غرناطة ، وبعد ما انتفع المسلمون بها أزمانا هاج الجهل بأهل تلك المدينة ، وانطلقت ألسنة المتعالمين من البربر بتفسيق «حجة الإسلام » فعموا كتبه ووضعوها في أحد ميادين المدينة وأحرقوها! (١)

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى نرى أن ما نقله الغربيون عن ابن رشد لا يمكن أن يه طينا فكرة صحيحة عن مذهب ذلك الفيلسوف: فقد تناقلوا عنه أقاويل كثيرة مكذوبة ، وصوروه في صورة المتحامل على المسيحية: لأنه \_ فيما يروون \_ دخل ذات يوم إحدى الكنائس ووجد النصارى فيها يتناولون «سر القربان» فكره قوما يأكلون إلههم! وقد هو جمت فلسفة ابن رشد منذ أواخر القرون الوسطى مهاجمة عنيفة من جانب اللاهوتيين الذين صوروها على نمط يلائم أهواءهم وغاياتهم دون أن يقفوا على موارد تلك الفلسفة: أرادوا أن يبينوا ما ينطوى عليه المذهب الرشدى من خطر داهم على العقيدة المسيحية ، فحر فوا الكلام عن مواضعه ، وجاءت أقوالهم من خطر داهم على العقيدة المسيحية ، فحر فوا الكلام عن مواضعه ، وجاءت أقوالهم

<sup>(</sup>١) محمد عبده : « الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية » الطبعة الخامسة ص ١٠١٥٠ ٩

فيه تصويراً لما يؤدى اليه المذهب في نظرهم ، لا تمثيلا لما كان عليه في حقيقة الأمر . ويبدو أن أكثر الباحثين الغربيين المحدثين قد بتورطوا في مثل هـ ذا التجنى على ابن رشد : فهذا « إرنست رنان » على الرغم من ذكائه ونفاذ بصره ، قد أنحرف عن جادة الحق ، إذ نراه في كتابه المشهور عن « ابن رشد ومذهبه » ، كأنما يبسط القول في فلسفة لا يمت بعضها بصلة إلى فلسفة ابن رشد ، ولا هي مستخلصة من كتبه ، بل هي أدنى الى أن تكون فلسفة نسبت اليه ظلما ، ووصلت إلى الغربيين محرفة . وخلاصة مذهب ابن رشد ، فيما يرى « رنان » ، هو القول بقدم المادة وتطور الكون بقوة كامنة فيه ، والقول بإله لا ذات له ، ولا يعلم الجزئيات ، والقول بمقل كلى لا شخصى ، والقول بفناء النفس الفردية ، وإنكار حشر الأجساد . (1)

وليس يسعنا أن نقر أقوال « رنان » هذه ، ولا أقوال من تابعه من الشرقيين أمثال « فرح أنطون » الذى ذهب إلى أن مذهب ابن رشد قريب جداً من مذهب الماديين ، وأنه ننى خلود النفس ، وقال بالجبر وننى الحرية. (٢) على أن « الأستاذالإمام محمد عبده » قد تولى الرد على مزاعم « فرح أنطون » هذه فى مقالات مشهورة كان لها دوى عظيم أوائل هذا القرن (٣) . ونعتقد أن فلسفة ابن رشد يجب أن تدرس فى ذاتها ، وأن تقوم تلك الدراسة على مؤلفات ابن رشد نفسها ، لا على ما نسبه اليه خصومه ومناوئوه . ونبادر فنقول إن من الخطأ الشائع أن يظن بأن الفلسفة الرشدية ليست إلا مجرد شرح لذهب أرسطو والمشائين : فقد تبين اليوم للعارفين أن فى تلك

Renan, Averroès et l'Averroïsme, p. 88-172 (1)

<sup>(</sup>۲) فرح انطون : « ابن رشد وفلسفته » . الاسكندرية ۱۹۰۳ ص ٤٠ ــ ٦٠

<sup>(</sup>٣) نشر في المجلد الخامس من مجلة « المنار » ثم في ذيل « الإسلام والنصرانية »

الفلسفة عناصر من الأفلاطونية الجديدة ومن الرواقية ، فضلا عن صلَّمها الوثيقة ببحوث المتكامين الإسلاميين .

#### فلسفة ابن رشد:

وبعد فيضيق القيام ، في هيذا الفصل الموجز ، عن افاضة القول في مذهب ابن رشد على حقيقته . وليكن يبدو لنا أن في الفلسفة الرشدية أربع نظريات كان لها أثر بعيد في تطور الفكر في القرون الوسطى المسيحية (١) ؛ ولعل هذه النظريات الأربع هي التي كانت سبباً في البهام ابن رشد بالمروق من الدين . وسنجمل القول في تلك المسائل لعلنا نبين رأى ابن رشد فيها على الحقيقة من غير تجن عليه ولاميل اليه.

(١) نظرية قدم العالم: كان لها مناصروها في الإسلام ، وخصوصاً بين المعترلة أمثال أبي الهذيل وثمامة . قالوا بهذا قبل ابن رشد ، ومع ذلك فابن رشد قد صرَّح بأن هنالك خلقا ، وألن العالم محتاج إلى قوة محركة فاعلة . ولكنه يفسر هاتين الفكر تين تفسيرا نخالفا لتفسير المتكامين : فهو لا يسلم بالخلق من العدم ، ويرى أن العالم حادث أحدثه الله ، ولكن ذلك الحدوث تم من الأزل ، وبطريق الفيض عن الله . فالعالم إذا نظر اليه من جهة الزمان كان أزليا قديما ، وإذا نظر اليه من جهة الله كان حادثا نخلوقا . وعلى هذا النحو يفرق الفيلسوف بين نوعين من القدم : ها القدم بعدون علة وبدون محرك أو القدم بعلة ، والقدم بدون علة . . . والله وحده قديم بدون علة وبدون محرك أو فاعل ، أما العالم فقديم ولكن له فاعلا خالقا قديما . وإذن فالعالم محد ثله سبحانه ؟ واسم الحدوث أو كى به من اسم القدم : وإنما سمت الحكاء العالم قديما، تحفظا من الحدث الذي هو من شيء ، وفي زمان ، وبعد العدم » .

<sup>(</sup>١) انظر مادة « ابن رشد » في « دائرة معارف الإسلام »

وإذا كان العالم قديما فالمادة قديمة أيضا . وهي عند ابن رشد أشبه بوعاء يحوى جيم الصور بالقوة ؟ وعمل الحرك الأول ، أو العقل الأول الصادر من الله ، هو أن يستخلص من المادة الصور التي تحتوى عليها ، ويخرجها إلى حيز الوجود . وهذا الاستخلاص الأزلى لما تتضمنه المادة هو العلة المباشرة للكون الذي نشاهده . فرأى ابنرشد إذن أن المادة التي نشأ منها العالم قديمة ، أما «الحدوث الذي صرحبه الشرع في هذا العالم » فيكون في الصور التي تأخذها الموجودات على التعاقب في الزمان .

(٢) علم الله: قالوا إِن ابن رشد يكرر قول الفلاسفة بأن « المبدأ الأول لا يعقل الا ذاته »، وذلك عندهم ضرورى لكى يحتفظ المبدأ الأول بوحدته ، لأنه لو عرف تمدد الموجودات للحقه التمدد أيضا ، وهذا ما ينزَّه الله عنه . فكان الفلاسفة يرون أن المبدأ الأول لكى يكون واحداً ، ينبغى أن يحيا فى نفسه بمعزل عن كل شىء ، بمعنى أن لا يكون فى عقله إلا ذاته . وبناء على ذلك تبطل المناية الإلهية على نحو ما يفهما جمهورالناس . وهذه هى النتيجة التي زعم المتكلمون أنه لامحيض للفلاسفة من القول بها .

لكن مذهب ابن رشد أكثر مرونة من هذا: فهو يسلم بأن الله في ذاته يمرف المالم كله: « الأول لا يمقل إلا ذاته ، وهو بمقله ذاته يمقل جميع الموجودات بأفضل وجود وأفضل ترتيب وأفضل نظام » . ولكن لا يجوز في علم الله تمالى أن يوصف بأنه كلى ولا جزئى: لأن هذين نحوان من أنحاء النظر إلى العالم البشرى ؛ ولايقاس علم الله على المالم الإنسانى ، لكان لله على الله الم الإنسانى ، لكان لله في العالم الإنسانى ، علول للموجودات ، في العلم شركاء ، ولما كان الله واحداً ؛ ثم لأن العلم الإنسانى معلول للموجودات ، أما علمه تمالى فهو علة لجميع الموجودات . وإذن فليس من الإنساف أن يقال بأن مذهب ابن رشد ينكر العناية الإلهية .

") مسألة النفس: وقيل في مسألة النفس إن ابن رشد ذهب إلى أن النفوس الفردية تفنى عند الموت في النفس الكاية ، وإنه قد أنكر بهذا بقاء النفوس الفردية البشرية . وهذا ليس بصحيح . ونحب أن نفر ق في نظرية ابن رشد بين « النفس » و « المقل » : فالعقل عند الفلاسفة « مفارق » مجرد إطلاقا ، أى أنه مبر أ من المادة . ولا يوجد المقل بالفعل إلا إذا اتصل بالعقل الكلى أو العقل الفمال . والعقل الذي يكون لأفراد الإنسان عبارة عن استمداد لتلقي المعانى التي تأتى من العقل الفمال ، وهذا الاستعداد هو مايسمي « بالعقل المنفعل » أو القابل . وليس هذا الاستعداد في ذاته مستديما ، بل يجب أن يتحقق بالفعل، وأن يصير عقلا «مستفادا» ، فيصير هو نفسه أزليا . .

وليس الأمركذلك في النفس: فهى عند ابن رشد قوة محركة تحيى الأجسام، وهى منبثة في المادة، بل هى أشبه بمادة لطيفة جدا. ولما كانت النفس صورة للجسم فهى لا تقوم بالجسم، ولا تمتمد عليه، بل تبقى بعد فنائه، ويمكن أن تظل نفسا فردية. فبقاء النفوس بعد فناء الأجسام شىء ممكن عند ابن رشد، والحجج الفلسفية لا تستطيع الحزم في مسألة بقاء النفس، وإنما هذا من شأن الأديان.

ع) حشر الأجساد: وقد رمى المتكامون فيلسوفنا يأنه أنكر حشر الأجساد. وفي هـذا أيضاً نرى أن ابن رشد قد ظلم ولم يفهم: لأنه في الحقيقة لا ينفي حشر الأجساد، وإنما يتأوله تأويلا خاصا. فيقول أن الأجسام التي تعود إلى الدار الأخرى هي أمثال هذه الأجسام التي كانت في هذه الدار، لا هي بعينها: لأن المعدوم لا يعود بالشخص، وإنما يعود الموجود لمثل ما عدم لا لعين ما عدم. ويقول بأن الوجود المستقبل سيكون أعلى وأكمل من الوجود الحاضر، وإذن فستوجد أجسام من نوع أكمل من أجسامنا.

## النزاع بين ابن رشد والغزالي :

كان مقصد الغزالي في كتابه «تهافت الفلاسفة »(١) أن يبطل آراء الفلاسفة في ألإلهيات، ويزعزع ثقة الناس بهم، وكان يرمى آخر الأمم أن يثبت قصور العقل الإنساني عن أن يعرف الحقيقة في الأمور الإلهية، وأن يبيّن أن الوصول إلى الحق فيها لا يكون بالحجج العقلية ولا بالاستدلالات الفلسفية، بل بالكشف الإلهاى، وبنور يقذفه الله في القلب.

وكان لهذا الموقف العدائي للفلسفة أثره السي في ركود ريحها في العالم الإسلامي حقبة من الزمان ، إلى أن قيض الله للفلسفة ابن رشد ، فنهض بعب الدفاع عنها في كتابه «تهافت التهافت» الذي أراد به أن يقوض أقاويل الغزالي . نرى ابن رشد في كتابه هذا يشرع أولاً في بيان ما ينطوى عليه كتاب « تهافت الفلاسفة » من سفسطة وتهويش ، إذ عمد فيه صاحبه إلى الأقاويل الجدلية والخطابية التي تقصر عن البراهين الحقيقية اليقينية ، وذلك « مداهنة لأهل زمانه » . ثم تناول ابن رشد المسائل التي هي محل النزاع بين الفلاسفة والمتكامين ، وخصوصا المسائل الثلاث التي كفر الغزالي الفلاسفة من أجلها : وهي قولهم بقدم العالم ، وبعلم الله للمكليات دون الجزئيات ، وإنكارهم لحشر الأجساد ؛ وبسط القول فيها على نحو ما رأينا فيا

<sup>(</sup>۱) يراجع الغزالى : «تهافت الفلاسفة» . طبع الأب بويج : المطبعة الـكاثوليكية بيروت سنة ١٩٢٧.

سبق ، مبيناً أن آراء الفلاسفة فيها لاتخالف الشرع إلاَّ ظاهرا ؛ وأنهم من أجل ذلك لا يستحقون أن يرموا بما رماهم به الغزالى ظلما وعدوانا (١) .

# الفلسفة والدين (٢):

قد بين ابن رشد العلاقة بين الفلسفة والدين في كتابه « فصل المقال » وحاول أن يبين أن الشرع نفسه يوجب النظر الفلسفي ، فقال : إن الفلسفة هي النظر في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع ، وكلما كانت المعرفة بصنعة الموجودات أتم كانت المعرفة بالصانع أتم . ولما كان الشارع قد أوجب اعتبار الموجودات والنظر فيها بالعقل ، وحث على ذلك بآيات كثيرة في القرآن ، ولما كان الاعتبار (أو النظر) هو استنباط المجهول من المعلوم ، وهو القياس ، فإن الواجب على من يريد معرفة الله وموجوداته معرفة برهانية بالعقل ، أن يعرف آلة النظر \_ وهو المنطق بأقسامه \_ وأن يعرف ما للقدماء من اعتبار الموجودات ومن النظر فيها ، أي يدرس الفلسفة إن كان أهلا لذلك . فدراسة الفلسفة واجبة بالشرع ، لأن مقصد الفلاسفة هو المقصد الذي حث عليه الشرع (٢٠٠٠) . وقال ابن رشد أيضاً :

<sup>(</sup>١) يراجع: ابن رشد: « تهافت التهافت » طبع الأب بويج ، المطبعة الكاثوليكية . بيروت سنة ١٩٣٠

 <sup>(</sup>٢) راجع مقالاً لنا بعنوان: «الفلسفة والدين عند فلاسفة الإسلام» نشر بالعدد الأول من
 بحلة « المعرفة » . القاهرة مايو ١٩٣١

 <sup>(</sup>٣) ابن رشد: « فصل المقال فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال » الطبعة الثانية
 ١٩١٠ ص ٣ وما بعدها .

« وينبغى أن تملم أن مقصود الشرع إنَّما هو تمليم العلم الحق والعمل الحق . والعلم الحق هو معرفة الله وسائر الموجودات على ما هي عليــه ، وبخاصة الشريفة منها ، وممرفة السمادة الأخروية والشقاء الأخروى . والعمل الحق هو امتثال الأفعال التي تفيد السمادة وتجنب الأفمال التي تفيد الشقاء. والمعرفة بهذه الأفعال هي التي تسمى العلم العملي »(١) . وإذن فالفلسفة والدين متفقان فى الغاية : كلاها يرمى إِلى تحقيق السمادة من طريق تصحيح العلم والعمل . ثم إن الفلسفة « تفحص عن كل ما جاء به الشرع ؛ فإن أدركته استوى الإدراكان ، وكان ذلك أتم فى المعرفة ، وإن لم تدركه أعلنت بقصور العقل الإنساني ، وأن مدركه الشرع . . » . فلا خلاف إذن بين الحكمة والشريمة . وكل مافى الأمر أن العقول والفطر والاستعدادات متفاوتة عند الناس . ومن أجل ذلك انقسم الناس إلى ثلاث طوائف : الخطابيون وهم الجمهور الغالب الذى يأخذ بالأقاويل الخطابية ، والجدليون وهم أيضا من الجمهور الذى يأخذ بالأقاويل الجدلية دون أن يصل إِلى البرهان اليقيني ، والبرهانيون وهم الخاصة من أهل الحـكمة والنظرة المواتية ، وهم وحدهم من حقيهم تأويل ما قد يكون فى ظاهر الشرع من مخالفة لحكم العقل. ذلك أن النظر البرهاني لايؤدي إلى مخالفة ماورد به الشرع ، فإن الحق لا يضاد الحق بل يوافقه . والحكمة هي صَاحبة الشريمة والأخت الرضيعة ، ولا تمارض بينهما : فهما المصطحبةان بالطبع ، المتحابتان بالجوهر والغريزة .

خاتمية:

وجملة القول أننا نمتقد أن ابن رشد ماكان كافرا ولا زنديقا ولا ممطلا ولا متشككا . وإنما نظن أن الرجل كان فى الحقيقة مؤمنا وفيلسوفا ، يجمع فى نفسه نزعات كثيرة بلا تمارض بينها ، ونمتقد أنه قال مخلصا إن حقيقة واحدة يمكن أن تمرض على الناس فى صور متباينة .

أوذى ابن رشد واضطهد وننى مر بلاده ، وتنكر له العوام وسخط عليـه الحكام . ولكنه ظل على الرغم من ذلك كله رجلاكريم الخلق ، مخلصا لرسالة الفلسفة ، صديقا للفكر الرفيع ؛ وحسبه هذا شرفا .

الأوربيـــون

# ديكارت

عظاء الفكر فريقان: منهم من تتجلى عظمته فى أنه استطاع أن يمثل عصره أصدق تمثيل. ومن هـذا الفريق فى فرنسا « ثلتير » حتى قال فيه بعض الكتاب على سبيـل الهجاء « إنه أصاب أوفى قسط من عقلية أهل زمانه » . والواقع أن أحداً من الكتاب فى فرنسا لم يستطع أن يعبر عن أفكار عصره خيراً مما عبر ثلتير . وفريق آخر من المفكرين يعد عظيما لأنه يمثل كل ماينطوى فى عصره من قوى كامنة . ومجلى عظمته أنه استطاع أن يُظهر المستقبل ، وأن يكشف عن تلك القوى المطوية التى أصبحت بعد قرن أو قرنين ملكا مشاعا للجميع .

ومن الفريَّق الأخير « ديكارت » : فقد كانت لهذا الفيلسوف العبقرى حدوس جريئة فى العلم ، فاق بها كبار العلماء فى عصره ؛ وكانت جرأته فى التفكير إرهاصا بالنتائج التى شيدتها بحوث أجيال من العلماء من بعده .

وهذا ماشهد به في العصر الحديث العالم الفسيولوجي الإنجليزي « هكسلى » حين قال بصريح العبارة: « إن المفكر الوحيد الذي أرى أنه فاق كل من عداه في تمثيل أصول الفلسفة الحديثة ، وجذور العلم الحديث هو رنيه ديكارت: فمن يُنعِم النظر في نتيجة من النتائج التي طبعت الفكر الحديث بطابعها ، سواء في الفلسفة أو في العلم ، يتبيّن أن معنى هذا الفكر ، إن لم نقل صورته ، كان حاضرا في ذهن ذلك الفرنسي الكبير . . . »

#### ۱ – سیرهٔ دیگارت

ولد رنيه ديكارت في ٣١ مارس سنة ١٥٩٦ في قرية «لاهي» بمقاطمة «لاتورين» في فرنسا ؛ من أسرة من صفار الأشراف، وكان أبوه مستشارا ببرلمان «رِنْ». ويمكن أن نقسم حياة ديكارت إلى ثلاث فترات مهمة :

الفترة الأولى فترة دراساته الأولى فى مدرسة «لافليش» حيث تتلمذ على اليسوعيين مرف سنة ١٦١٢ ، فدرس اللغات القديمة والمنطق والأخلاق والرياضيات والميتافيزيقا .

والفترة الثانية من سنة ١٦٦٣ إلى سنة ١٦٢٩ ؛ قضاها في السفر والارتحال : فقد قصد إلى باريس سنة١٣١٣ والتتي بالرياضي «ميدور چ» كما التتي بالأب«مِرْسن» صديقه وزميله منذ عهد التلمذة . وواصل دراسة القانون والطب في جامعة «پواتييه»؟ وحصل على إجازات الحقوق من تلك الجامعة سنة١٦١٦ . ثم التحق بالجيش الهولندى جيش « موريس دو ناسّو » ؟ ثم بجيش « مكسيميليان » الباڤارى . واتصل بالعالم الشاب « إِسحق بيكمان » ؟ وكتب رسالة فى الموسيقى سـنة ١٦١٨ . ثم سافر إلى الدانمرك، وشاهد تتويج الأمبراطور فرديناند الثانى فى فرنكفورت سـنة ١٦١٩؟ وقضى الشتاء في «نويبورج» ؛ ووقعت له حينئذ أزمة من أزمات الشك ، ولم تنجل الأزمة إلا باكتشاف المبادئ المهمة لمهجه، في ليلة ١٠ نوفمر سنة ١٦١٩ . وقضي فترة تحمس ونشوة عقلية ، ونذر لله نذرا أن يحج إلى « نوترْدام دو لُورِيتْ » . والتحق بجيش دوق باڤاريا في « أولم » وشاهد موقعة « الجبل الأبيض » سنة ١٦٢٠ وفى السنة التالية دخل هولندا عن طريق موراڤيا وسيلزيا وبراندبورج وبحر الشمال،

<sup>(</sup>۱) راجع تفصیل ذلك في كتابنا: « دبكارت » الذي نشر سنة ١٩٤٢ ص ٣ \_ ١٥.

وقضى بعد ذلك سنوات في الارتحال والتنقل بين هولندا وفرنسا وسويسرا، والتيرول وإيطاليا. وقام بفروض الحج إلى « نوتر ْ دام دو لُوريت ْ ».

والفترة الثالثة فترة مقامه بهولندا وبقائه بها عشرين سنة ( من سنة ١٦٢٩ إلى سنة ١٦٤٩). وفي ذلك الحين كتب ديكارت أهم مؤلفاته: كتب باللاتينية «قواعد لهداية العقل» ( نُشر بعد وفاته ) (١) . ثم « رسالة في العالم » (٢) ولكنه عدل عن إتمامها ونشرها بعد أن بلغه الحكم على غاليليو واتهام الكنيسة إياه لقوله بحركة الأرض . وفي سنة ١٦٣٧ نشر ديكارت بالفرنسية كتاب « المقال في المنهج » (٣) وهو مقدمة لثلاث رسائل هي الآثار العلوية والبصريات والهندسة . وفي سنة ١٦٤٤ كتاب « مبادئ الفلسفة » (٥) باللاتينية كتاب « التأملات » (٤) . وفي سنة ١٦٤٤ كتاب « مبادئ الفلسفة » (٥) باللاتينية أيضاً . وفي سنة ١٦٤٤ ظهرت ترجمة فرنسية « للتأملات » ( بقلم دو لوين ) و « للمبادئ » ( بقلم پيكو ) .

وكان لديكارت تلاميذ كثيرون في أوروبا . ولكن آثرهم لدّى الفيلسوف هي الأميرة « البزابث » كبرى بنات الناخب الپالاتيني «فردريك الخامس» ملك بوهيميا الخلوع ، وكانت قد طلبت إلى ديكارت أن يكتب « رسالة في انفعالات النفس » (٢) فأجاب رغبتها ونشر الرسالة بالفرنسية سنة ١٦٤٩ . و «رسالة الانفعالات» مضافا إليها رسائل الفيلسوف مع الأميرة ، تحتوى على أهم ما في مذهبه الأخلاق .

<sup>«</sup>Règles pour la direction de l'esprit» (1)

<sup>«</sup>Traité du Monde» (Y)

<sup>«</sup>Discours de la Méthode» (٣)

<sup>«</sup>Méditations métaphysiqnes» (٤)

<sup>«</sup>Principes de la Philosophie» (•)

<sup>«</sup>Traité des passions de l'âme.» (٦)

وأخيراً قَبِــل ديكارت دعوة الملـكة كريستين ملـكة السويد ، فذهب إلى «استكهلم» ، ومات هنــاك في ١٦ فبراير ســنة ١٦٠٥ وله من العمر ثلاث وخمسون سنة .

# ۲ - منهج دیکارت (۱)

ضرورة المهـج:

عُنى ديكارت بمشكلة المهج أكبر عناية ، كما عنى بها مفكرو القرنين السادس عشر والسابع عشر . أراد « أبو الفلسفة الحديثة » فى بداية إصلاحه الفكرى أن يظفر بطريقة قويمة للحصول على المعرفة الحقيقية ، بواسطة ذلك النور الفطرى المبثوث فينا جميعاً ، وهو نور العقل .

كره ديكارت منهج « المدرسيين » الذى تعلمه أيام طلبه العلم فى مدرسة « لافليش » ، وكان ذلك المنهج المدرسي يكتنى فى معالجة المشاكل الفلسفية أو العلمية ومحاولة حلم ا بذكر طائفه من أقوال المؤلفين السابقين سواء أكانوا معروفين أم غير معروفين .

ووقف ديكارت على ما كان سائداً فى زمانه من اختلاف الأنظار والآراء ، سواء فى الفلسفة أو فى العلوم أو فى الدين ، ولاحظ أننا « لا نكاد نجد شيئا هو من اليقين بحيث لا يدع مجالا للمناقشة والجدال » . وجلى أن مصدر ذلك النزاع والخلاف بين الفلاسفة والعلماء ورجال الدين أنهم جميعاً يسيرون فى مباحثهم على غيير هدى ،

<sup>(</sup>۱) راجع تفصيل ذلك في كتابنا: « ديكارت » ص ۹۹ ـ ۱۳۹.

ويتخبطون فيها خبط العميان ، وكأن أكبر اعتمادهم فى بلوغ مراميهم على مواتاة الصدف والحظوظ ، دون أن يكوب لهم فى ذلك خطة مرسومة أو منهج معين ، « مثلهم فى ذلك مثل رجل استولت عليه رغبة جنونية فى أن يكتشف كنزاً ما ، فتراه لذلك يقضى وقته متجولا منقبا فى كل مكان ، ليرى لعل أحد السائحين أو العابرين قد ترك كنزاً! » . الحق أن الإنسان إذا لم يكن له من قبل منهج يسير على على قواعده ، سواء فى الفكر أو فى الحياة ، لم يصل إلى الحق إلا صدفة ، ولم يدرك التوفيق إلا فلتة من فلتات الظروف وموافقات الحظوظ ، « وخير للإنسان أن يعدل عن التماس الحقيقة من أن يحاول ذلك من غير منهج »!

وكما أن حب الاستطلاع عند بعض الناس قد يسوقهم أحيانا إلى الوقوع فى مآزق لا نحرج منها ، فكذلك شأن من ينكبتون على الدرس من غير نظام . لن تكون ثمرة جهودهم ومتاعبهم إلا أن يفقدوا « نور الفطرة » وإلا أن يصابوا بعمى البصيرة : « إن الدراسات التى تسير من غير ترتيب ونظام ، وإن التأملات الغامضة والأفكار المبهمة تحجب أنوار الفطرة وتلقى على عيون الذهن غشاوة . ومن اعتاد أن يسير هكذا فى الظلام ضعف بصره ضعفا يصبح من العسير عليه أن يتحمل الضوء يسير هكذا فى الظلام ضعف بصره ضعفا يصبح من العسير عليه أن من لم يشتغلوا الساطع » . وهذا ما تؤيده التجربة : « فإننا نرى في أغلب الأحيان أن من لم يشتغلوا الساطع » . وهذا ما تؤيده التجربة : « فإننا نرى في أغلب الأحيان أن من لم يشتغلوا أحكام الذين أكثروا التردد على معاهد التعليم » .

فأول ما يلزم إذن من أدوات التفلسف هو الشعور بضرورة المهج ، ثمم إبجاد ذلك المهج بالفعل، ثم تطبيقه على النظر والعمل . ويعنى ديكارت بالمهج قواعد مؤكدة بسيطة إذا راعاها الإنسان مراعاة دقيقة كان في مأمن من أن يحسب صوابا ما هو

خطأ ، واستطاع \_ دون أن يستنفد قواه فى جهود ضائعة ، بل بالعكس مع ازدياد. علمه زيادة مطردة \_ أن يصل بذهنه إلى اليقين فى جميع ما يستطيع معرفته » .

### وحدة المنهج وشموله :

ويرى ديكارت أن المهيج في الحقيقة واحد، لأن العقّل واحد في الناس جميما : «العقل أعدل الأشياء قسمة وأنصبة الناس منه متساوية »؛ ولذلك كان من الخطأ أن يتدارس الناس العلوم متفرقة متباعدة ، مع أن الاشتغال بعدة علوم أدعى إلى تجويدها وإفادة بعضها من بعض : ذلك أن العلوم متآزرة متعاونة ، قد بلغ من تساندها أن كسبها جملة وفى مجموعها قد يكون أحيانا أقل كلفة وعناء من فصلها ودرس كل علم منها على حدة . وديكارت يفسر ذلك بأن ذلك العقل البشرى واحـــد لا يتغير مهما تنوعت الموضوعات التي يخوض فيهــا : فهو لا يحتمل القيود والفواصل التي يضعها الناس تعسفا . فموقف ديكارت هنا يخالف موقف العالم «المتخصص» كما نقول اليوم، إذليس للعلوم ولما تحوى من معلومات جزئية من قيمة في نظر الفيلسوف إلا بانتساسها إلى شيء واحد يشترك فيه الناس جميما : وهو « العقل الصريح » «Le bon sens» ولذلك كله لم يصح ـ في نظر ديكارت ـ أن يكون هنالك إلا منهج يقيني واحد هو منهج العلوم الرياضية ، لأنها هي وحدها في نظره العلوم اليقينية .

# المنهج والرياضة :

يقول ديكارت: ليست تجدينا الدراسات التي لا نكتسب منها إلا آراء محتملة . والجهل التام خير من الممرفة المزعزعة المضطربة ، ولا يكون العلم علمـــا إلا إذا كان

يقينيا : لأن العلم قوامه البداهة واليقين لا الظن والتخمين . وعوذج ذلك اليقين إعا هو المعرفة الرياضية . فالمهج المطلوب إذن هو المهج الرياضي ، وهو منهج طبيمي اللفكر ، بهدينا إليه تفكير المشتغلين بالعلوم الرياضية (الحساب والهندسة) . وتفوق العلوم الرياضية على غيرها ناشى من بساطة موضوعاتها ، لأن العقل البشرى أنشأها مقتبسا إياها منذاته من غير أن يدين للتجربة بشيء. ويقول ديكارت: «لم يكن على كبير مشقة في أن أبحث عن أي الأشياء وجب البدء لهـا : لأنني كنت أعرف من قبل أن بدأنا يكون بأبسط الأشياء وأيسرها معرفة ، ولما رأيت أن من بين جميع من سبقوا في طلب الحقيقة في العلوم إنمــا استطاع أصحاب الرياضة وحدهم أن يجدوا براهين ، أعنى استدلالات يقينية ، لم أشك فى أن بحوثهم كانت جارية على مقتضى [ ذلك المنهج نفسه ] » . لقد كان أفلاطون إذن محقا حين حرَّم الاشتغال بالفلسفة على أولئك الذين لم يكن لهم بالرياضيات معرفة . وهذا التحريم الأفلاطوني هو بمثابة التصريح بضرورة المهج.

## المنهج الشامل:

لكن ديكارت يرى مع ذلك أن قصد الفيلسوف ليس هو تعلم الرياضيات لذاتها، ولا لإيجاد خصائص « أعداد عقيمة وأشكال وهمية »، بل لتعويد الذهن على مناهج وطرائق ينبغى أن تتسع وتمتد إلى أشياء أكبر أهمية وأكثر قيمة . فالرياضيات عند ديكارت هي كما قلنا ثمرة المنهج، وليست هي المنهج نفسه . والناس جميعا يملمون أن المعرفة التي تقنع الفكر وتشفى غليله إنما هي المعرفة الرياضية . فلنطلب إلى فكرنا أن يبني جميع معارفة الأخرى على ذلك النمط ، وذلك المشال .

والفلسفة الديكارتية بهـذا الاعتبار مجهود لنشر المنهج الرياضي وامتداده إلى مجموعة المعارف البشرية التي ليست هي نفسها إلا استعال العقل استعالا حسنا.

ذلك هو « المنهج الشامل » ، وهو ممكن التحقيق : فإن العقل الصريح لا يتردد في اختيار موضوعه . وكل شيء يصلح أن يكون له موضوعا ، سواء أكان طبيعة أم إنسانا. ويقول ديكارت : « ليست العلوم جميعا إلا العقل البشرى الذي يبقي هو دائما بعينه ، مهما تتنوع الموضوعات التي يبحثها ، دون أن ينسيّر ذلك الاختلاف من طبيعته أكثر مما يغير اختلاف الأشياء من طبيعة الشمس التي تلقي على الأشياء نورها » .

والخلاصة إن ديكارت لم يقصد منهجا ينطبق على علم واحد فحسب كالرياضيات، بل أراد منهجا عاما يمكن انطباقه على العلوم جميعا ، وهدا هو ما يدل عليه عنوان كتابه « المقال في المنهج لإحكام قيادة العقل ، وللبحث عن الحقيقة في العلوم »: فإن الذهن إذا اعتداد مطالب المنهج الصحيح استطاع أن ينقلها إلى مجالات أخرى غير الرياضيات ، واستطاع أن يتصور إمكان « الرياضيات الكلية الشاملة »(١).

وقد تكون تلك محاولة وهمية بادى والأمر: إذ ربما لاح أن من المحال ردكل شيء إلى الحساب، وتحويل المشكلات الميتافيزيقية أو الأخلاقية إلى ممادلات جبرية. ولكن من المكن مع ذلك أن تمالج المشكلات المختلفة معالجة رياضية. وما الحساب في الحقيقة إلا الأداة التي يستعملها علم الحساب أو علم الحبر لحل المشكلات الخاصة بهما، والذهن الذي ينحو نحو الحساب، لحاجته إليه في ظرف من الظروف، ليس ملزما مع ذلك أن يستعبد نفسه للحساب. وإذا كان للعلوم الرياضية يقين لا نزاع فيه فيقينها آت لا من طرائق الحساب التي تعمد تلك العلوم إليها، بل من « البداهة »

<sup>«</sup>Mathématique universelle.» (1)

التامة ، بداهة المعانى التى تصطنعها ، ومن « الترتيب » الذى يجرى عليه تسلسل ٍ تلك المعانى .

#### التماس البداهة الرياضية:

وحسبنا أن نراعى في مباحثنا أموراً ثلاثة مراعاة دقيقة عندئذ يتسنى لنا أن نسبغ على أي علم يقينا يعدل يقين العلوم الرياضية .

- (١) الأمر الأول: أن لا نشتغل إلا بمعـان « واضحة » « متميزة » ، أعنى بمان مضمونها بديهي تام البداهة .
- (٢) الأمر الثانى: أن نذهب دائمـا من « المعانى » إلى الأشياء ، أعنى أن لا تنسب قط إلى الأشياء إلا ما ندركه إدراكا بدمهياً في معانى تلك الأشياء .
- (٣) الأمر الثـالث: أن « نرتب » جميع أفـكارنا ومعانينا ، وأن ننظمها فى نسق خاص، بحيث يكون كل معنى منها مسبوقا بجميع المعانى التى يستند عليها سابقا لجميع المعانى التى تستند عليه .

ولكن كيف يمكن بلوغ « البداهة » الرياضية فى حل المسائل التى يخوض فيها الفيلسوف ؟

لنبدأ أولا بإطراح الآراء الصادرة عن السلطات أيًّا كان مصدرها: زمنية أو سياسية ، أو دينية ، الخ : لأنها في الغالب أشد الآراء ميلا مع الهوى والنزوات الطارئة والبعد عن اليقين: ثم لنبعد عن الآراء التي يصفق لها الجمهور « فليس ينفعنا في شيء أن نأخذ الأصوات لكي نتبع الرأى الذي يحوز منها أكبر عدد ».

ولنطرح كذلك شهادة التجربة الحسية : لأنها في الأغلب خداعة ، وإذا كان

من المكن أن تخدعنا حينا ، فمن الممكن أن تخدعنا دائما ، ما دمنا لا نجد لها ضابه انتق به ليضبطها .

ولنطرح أخيراً تلك الطرائق الممهودة فى منطق القرون الوسطى ، وتلك الأقيسا التى تفرض ما يطلب البحث عنه ، والتى لا تصنع شيئا أكثر من أن تعرقل حركا الذهن الطبيعية ، والتى هىأدنى إلى أن تنفع فى أن نشرح للغير ما نعرف من الأمور، لا فى تعلم تلك الأمور . بل هى كفن « لُلْ » «Lulle» ينفع فى أن نتكلم فيا نجهل دون عميز!

وما دمنا قد استبعدنا آراء السلطات وشهادة الحواس وطرائق الأقيسة فلم يبق إُلا « الحدس » و « الاستنباط » ، وهما أشبه بشرطين عامَّين يخضع لهما الذهن في جميع خطواته المنهجية .

## « الحدس (۱) » و « الاستنباط (۲) » :

والحدس عند ديكارت إنما هو نظرة عقلية مباشرة بلغت من الوضوح والتميز أن تستولى على النفس فينتني منها كل شك. ويقصد ديكارت بالحدس « الفكرة المتينة التي تقوم في ذهن سليم منتبه ، وتصدر عن مجرد الأنوار العقلية » . من أجل ذلك كان الحدس الديكارتي عقليا صرفا ، و « فطريا » أوليا ، ولا شأن له بالحواس ولا بالحيال .

وبالحدس يستطيع كل واحد أن يعلم أنه موجود ضرورةً ما دام مفكراً ، وأن

<sup>(</sup>۱) الحدس = Intuition

<sup>(</sup>۲) الاستنباط = Déduction

المثلث شكل محدود بثلاثة أضلاع ويستطيع أن يقف على حقائق أخرى كثيرة قد تفوتنا معرفتها ، لأننا لا نلق بالنا إليها لبساطتها . ولذلك سمى ديكارت «الحدس » «نورافطريا » أو «غريزة عقلية » نكتسب بها معازف كثيرة جداكافية في إثبات قضايا عديدة .

والحدس عند ديكارت لا يتناول معانى فحسب ، بل يتناول أيضا حقائق لا قِبَل للشك فيها . ويختص الحدس الديكارتى بأدراك « الطبائع البسيطة » أى الطبائع التى بلغت معرفتها من الوضوح والتميز مبلغا لا مزيد عليه : مثل « الامتداد ، والحركة والشكل ، والزمان ، والمحكان » وما إليها . وهذه الأشياء البسيطة ليست «تصورات» يتألف من التئامها حقائق أخرى .

والوسيلة الثانية لبلوغ اليقين الرياضي هي «الاستنباط» وهو قوة نفهم بها حقيقة ما ، على أنها نتيجة حقيقة أخرى نحن على بقين منها ، وهو «عملية بها نستخلص من شيء لنا به معرفة يقينية نتائج تلزم عنها »

ويلاحظأن «الاستنباط» الديكارتى يختلف عن «القياس» في منطق القرون الوسطى: ذلك أن «القياس» القديم هو رابطة بين « تصورات » في حين أن الاستنباط رابطة بين حقائق . ثم إن علاقة الحدود الثلاثة في « القياس » خاضعة لقواعد معقدة ، تطبق بطريقة ميكانيكية لمعرفة الأقيسة المنتجة وغير المنتجة، في حين أن «الاستنباط» إنما يعرف بواسطة «الحدس» معرفة هي من البداهة « بحيث ان أقل الأذهان أهلية الاستدلال لا يستطيع أن يسيء القيام به ». و «القياس يمتاز بروابط ثابتة وموجودة، سواء أدركت أم لم تدرك». لكن الاستنباط «حركة موصولة، حركة فكريرى الأشياء واحدا بعد الآخر رؤية بديهية ». وإذن فلا مكان في «الاستنباط» الديكارتي إلالقضايا يقينية ، في حين أننا نجد «القياس» الأرسطاليسي يفسح المكان لقضايا احتمالية ظنية .

وللاستنباط منزلة في المنهج الديكارتي . ولكن الاستنباط لا يمكن أن يكوز أوثق من « الحدس » هو بمثابة ذلك أوثق من « الحدس » : إذ لابد من مبدأ للاستنباط و « الحدس » : لأن كل استنباط هو المبدأ . بل « الاستنباط » أقل وثوقا ويقيناً من « الحدس » : لأن كل استنباط هو سلسلة من الحدوس ، فهو محتاج إلى زمن ، وإذن فهو لايستغنى عن استمال الذاكر التي كثيراً ما تخون الإنسان . أما الحدس فشبيه بالصورة الفتوغرافية « البرهية » السريعة لا يحتاج إلى زمان .

ويضيف ديكارت إلى الحدس والاستنباط شيئاً آخر يسميه «الاحصاء» أو «الاستقراء» (۱) و «الإحصاء» ليس عملية ذهنية جديدة بالمعنى الصحيح. بالإحصاء تكملة للاستنباط، والقصد منه تقريبه من الحدس، وتلافى ضعف الذاكرة فإذا كان لدى سلسلة روابط أعرف بها رابطة أخرى « فإننى لا أستطيع أن أحدر بدقة إذا كنت أتذكر هذه الروابط جميعا. لذلك أتصفحها من حين إلى حين بحرك متصلة من حركات الخيال، بحيث إذا تصورت واحدة منها بالحدس انتقلت منها إلى أخرى. وهكذا إلى أن أتعلم كيف أمى من رابطة إلى أخرى بدرجة من السرعا لاتترك مجالاً للذاكرة، فأحصل على حدس للكل في وقت واحد ». فالإحصاء أو « الاستقراء » هو إذن البحث عن كل مايتعلق بمسألة معروضة بحثا باهتمام وعنايا يحملاننا على اليقين والإقرار بالبداهة أننا لم نففل شيئاً مخطئين.

ولما كان الذهن الإنسانى مشغولا بالحسيات فينبغى تخليصه منها وفتح عينيه على مسائل الميتافيزيقا لكى يرى الأفكار والمعانى فى صفائها وجلائها . ويحتاج ذلك إلى مجهود خاص : وهو « الانتباه » . وليس يعنى ديكارت بالانتباه العناية فى استعال

Enumération = الإحصاء (١)

الذهن فحسب، بل يمنى به أيضاً توجيه الذهن وصرفه عن أوهام الحواس، ولذلك كان القادرون على فهم الأشياء هم وحدهم أهل الانتباء الشديد، الذين يخلصون أذهانهم من علائق الحواس وشواغلها.

### قواعد المنهج:

كان ديكارت قد جمع حوالى سنة ١٦٢٨ طائفة كبيرة من القواعد والأحكام التى ينبغى مراعاتها فى كل بحث علمى . وكتابه « قواعد لهداية العقل » الذى تركه دون أن يتمه يذكر إحدى وعشرين قاعدة . ولكنه اقتصر فى « المقال فى المنهج » على أربع قواعد تكفى مراعاتها لتعصمنا من الزلل . والغرض من هذه القواعد أن تصف الوجه الذى يفكر الذهن عليه حين يفكر تفكيرا رياضيا . وهى :

« الأولى: أن لا أقبل قط شيئًا على أنه حق مالم أتبين بالبداهة أنه كذلك، عمنى أن أبذل الجهدكى أتجنب التهور والسبق إلى الحكم قبل الثثبت وطول الروية والنظر، وأن لا أدخل فى أحكاى إلا ما يتمثل أمام عقلى فى جلاء وتميز بحيث لا يبقى لدى أى داع لأن أضعه موضع الشك ».

« الثانية : أن أقسم كل واحدة من المعضلات التي أختبرها إلى أجزاء على قدر المستطاع ، بمقدار ما تدعو الحاجة إلى حلمها على خير الوجوه . »

«الثالثة: أن أرتب أفكارى ، وأن أجريها على نظام ، بحيث أبدأ بأبسط الأمور وأسهلها معرفة ، كى أتدرج قليلا قليلا حتى أصل إلى معرفة أكثرها تعقيدا . بل وأن أفرض ترتيبا بين الأمور التي لا يسبق بعضها البعض الآخر بالطبع » .

« والأخيرة : أن أعمل في كل الأحوال من الإحصاءات الكاملة والمراجعات الشاملة ما يجعلني على ثقة من أنني لم أغفل شيئاً » .

والقاعدة الأولى الشهورة تلخص ماسمى « بالثورة الديكارتية » . والمعنى الذى يتبادر إلى الذهن مباشرة من تلك القاعدة هو أن الإنسان ينبغى له حين البحث في المسائل الملمية والفلسفية أن يتحرر من كل سلطة إلا سلطة العقل ، وأن لا يخضع إلا للبداهة . والبداهة التي توصى القاعدة بأن نتحراها ليست بداهة الأشياء المحسة ، لأن الحواس خداعة ، بل البداهة التي يعنيها ديكارت هي بداهة الأشياء التي تدرك بالحدس العقلي أو بالاستنباط : فإذا أردنا أن نتعرف صدق قضية من القضايا أو كذبها ، فالشأن فيها أن نتعرف لا رأى أرسطو أو غيره ، بل أن نتبين إذا كانت تلك القضية متمثلة في أذهاننا بأفكار واضحة متميزة أم بأفكار غامضة مهمة .

أما تقسيم المشاكل أو « التحليل » الذي تقرره القاعدة الثانية فليس هو إلا الوسيلة التي لا غنى عنها للصعود إلى تلك « الطبائع البسيطة » التي يحجبها عن نظرنا تعقد الأشياء الموجودة في الواقع ، أو للرجوع إلى تلك الحقائق الكامنة في نفوسنا والتي هي أسس كل علم ومصدر كل وضوح .

و « التأليف » المطلوب فى القاعدة الثالثة هو بمثابة اختبار عكسى . وهو اختبار لازم ليدلنا على مبلغ صحة التحليل الذى أُجريناه فى المرحلة السابقة .

والتأليف يفيد أيضاً احترامنا وتمسكنا « بالترتيب المنطق » الذى تنتظم فيــه القضايا ؛ بل والقاعدة تتطلب أن يفترض ذلك الترتيب إذا لم يكن ظاهراً كما يفترض عالم الآثار القديمة سلسلة من الـكلمات ليستطيع أن يقرأ كتابة مطموسة . وهــذه

الفكرة على بساطتها من الطرافة بمكان: لأن الترتيب العقلى المطلوب ليس هو الترتيب الواقعي في حدوث الأشياء. وإذن فليس معناه الخضوع للواقع ولا الإذعان للمالم على الوجه الذي يكون عليه، وإنما معناه تنظيم حدود البحث بحيث تظهر دائما بين السابق واللاحق علاقة واحدة. وإذا أردنا لهذا الترتيب مثلا لابأس به وجدناه في تقسيم العلوم على نحو ماتصورها الفارابي في القرن العاشر الميلادي (١) أو «أو جست كُمت » «Auguste Comte» في القرن التاسع عشر (٢).

« والترتيب » الديكارتى بمثابة قوة كبيرة على « الرفض » ، رفض هــذا العالم الذى يعرض لنا كلا غير منقسم ، ورفض ذلك البرهان الثقيل ، برهان « الحضور » و « الأمر الواقع » الذى يكون له الغلبة على أفكارنا أكثر مما يلزم .

وإذا كان من شأن المهج الأخذ بالبرتيب العقلى فالمهج ينبغى كذلك أن يمود الدى الدهن أن يفرق بين ما هو «مطلق» وبين ما هو «نسبى». فالمطلق هو الشيء الذي لا تترتب معرفته على شيء آخر ، كمعرفتنا بالعلة وبالكلى وبالبسيط فإننا إذا بحثنا عن معلول ما وجب أن نعرف أولا العلة . و «النسبى» هو ماكانت معرفته دائما مشروطة بشروط: مثل المعلول بالنسبة للعلة .

والوصية الرابعة تدعونا إلى أن نستوثق أننا لم نففل أى جزء من أجزاء المشكلة التي نكون بصدد حلما ، وأن نستعرض استدلالاتنا بحركة موصولة لكي نتفادى

<sup>(</sup>۱) إنظر ماكتبه معالى الائستاذ مصطفى عبدالرازق باشا فى كتابه « فيلسوف العرب والمعلم الثانى» ص ۷۱ ــ ۷٦

<sup>(</sup>٢) رتب أوجست كمت العلوم على الوجه الآتى : الرياضة والفلك والطبيعة والكيمياء وعلم الحياة وعلم الاجتماع . وهذا التقسيم يذهب من البسيط إلى المعقد ، وكل علم من تلك العلوم عبارة عن مرتبة ضرورية للعسلم الذى يليه : فعلم الاجتماع مستحيل بدون علم الحياة وعلم الحياة مستحيل بدون علم الكيمياء والكيمياء بدورها تفترض الطبيعة ، والطبيعة تفترض الفلك والرياضة .

بقدر المستطاع الخطر الناشئ من تدخل الذاكرة فى الاستدلال ، ولكي نصل إلى أن نطابق بقدر المستطاع بين الاستنباط وبين الحدس .

وجملة القول أن ديكارت أراد بالمهج الوصول إلى دراسة الذهن ، أعنى دراسة ظروف البحث عن الحقيقة في أية مادة كانت . ولقد حرص ديكارت على أن يخبرنا بأن الرياضيات ينبغى أن لا تستخدم إلا كتمرين للذهن . والمهج واحد وإن اختلفت موضوعات البحث . والمذهب الديكارتى قد أعلن بهذا وحدة ذهنية قوية ، هي وحدة «مجهود» منهجي يستطيع أن يؤلف بين الناس في نظام روحي واحد وتربية عقلية واحدة مقبولة ، ويستطيع أن يعلمنا لا أن نسيطر على الأشياء المادية فحسب ، بل وأن ندبر أهواءنا تدبيراً باطنيا .

### ٣ – الميتافيزيفا

جرى ديكارت فى بسط آرائه الفلسفية على نمط واحد : بدأ بالشك فى وجود الأشياء المادية وفى يقين الرياضيات ، ثم سار إلى يقين لا يتزعزع هو يقين وجود النفس. ثم مضى إلى إثبات وجود الله ، وانتهى من هذا الوجود الإلهى إلى أن الله هو المضامن لصحة أحكامنا ما دامت قائمة على أفكار واضحة متميزة . ثم انتقل إلى يقين عن ماهية النفس وأنها هى الفكر ، وعن ماهية الجسم وأنها هى الامتداد . ثم انتهى إلى اليقين بوجود العالم المادى .

وإذن فالميتافيزيقا الديكارتية « إعما تذهب متدرجة من الشك إلى اليقين ، أو من حكم أول يقيني هو « الكوچيتو » ( أنا أفكر فأنا إذن موجود ) إلى أحكام

يقينية تزداد عددا » . ويتم ذلك التدرج على مراحل:

المرحلة الأولى : من الشك إلى اليقين .

المرحلة الثانية : من « الكوچيتو » إلى الله .

المرحلة الثالثة : من الله إلى العالم .

#### الشك الديكارتي:

كان الماماء في عصر ديكارت ما يزالون يتناقشون في موضوعات بحوثهم مناقشات لا نهاية لها ، وكان الفلاسفة فيما بينهم مختلفين حتى في المسائل الكبرى ، وظهر عجزهم عن أن يجلوا مشاكل الفلسفة حلولا يمكن أن تطمئن العقول اليها .

ارتاع ديكارت لتلك الحال ، وساورته الهموم المقلية . ولما كان يطلب بلوغ الحق الذي لا نزاع فيه ، ويتلمس اليقين الذي يمكنه أن يقيم عليه بناء العلم ، فقد صمم على أن يرفض جميع المذاهب القائمة، وأن يتناسى المماضي ، وأن يشك في جميع ما تعلمه من قبل ، وأن يمضى في همذا الشك إلى أبعد حدوده ، معو لا على أن يبدأ النظر كله من جديد، مطرّحا جميع الأخطاء التي ربما كانت تسربت إلى ذهنه ، ولعله يجد أصولا أخرى يقينية تصلح أساساً لكل معرفة ممكنة .

استبعد ديكارت شهادة الحواس: لأنها تخدعنا أحيانا ، بل استبعد شهادة العقل نفسه: لأن بعض الناس قد يخطئون في الاستدلال ولو في أبسط قضايا الهندسة. وزاد على ذلك فافترض فرضا لم يسبق إليه فقال ما معناه: رعما كان هنالك شيطان ما كر مخادع ، يعبث بعقلى فيريني الباطل حقا والحق باطلا ، ويجعلني أخطئ رغم

ما قد يكون عندى من يقين نفسانى . فإذا كان الأمر كذلك كنت أعزل من غير سلاح ، على رغم ما تظهر عليه معرفتى من بداهة ، وربما عجزت عن الوصول مطلقه إلى أية حقيقة .

لكننى يمكننى أن أحمى نفسى من ذلك الشيطان إذا صممت منذ الآن على رفض أية قضية قد يخالجنى الشك فى إمكان وقوع الخطأ فيها: «بما أننا كنا أطفالا قبل أن نكون رجالا ، وبما أننا أحسناً حيناً وأسأنا حيناً آخر فى الحكم على الأشياء التى عرضت لحواسنا ، حين لم نكن قد استكملنا بعد استخدام عقولنا ، فإن كثيرا من الأحكام التى تهو رنا فى إطلاقها على الأشياء بحول دون وصولنا إلى معرفة الحق ، وتعلق بأذهاننا قبل أن نتثبت منها ، تعلقا قد لا يدع لنا أملاً فى الحلاص منها ، إذا لم نشرع فى الشك ، ولو من واحدة ، فى جميع الأشياء التى قد نرى فيها أقل موطن للريب وضعف اليقين » .

والشك أشبه بأول نظرة من نظرات التفكير يلقيها الإنسان على معروضات التجربة . فيلزم إذن أن نتشبه بأولئك الناس الذين يقوضون دارهم ، لكى يبنوها من جديد على أسس أكثر متانة .

والشك نفسه لا يكفى . بل ينبغى الحذر من الثقة التى نسبغها بطبعنا على أحكامنا الممتادة المألوفة فى النظر إلى الأشياء وآرائنا السابقة على البحث والروية : فإن كثيراً من الأشياء لا تبدو لنا فى الغالب بديهية إلا لأن العادة قد جرت بأن نراها أو يحكم عليها ، أو نسمع غيرنا يحكم عليها كذلك .

وأمثل السبل هو أن « نتكلف مؤقتا بطلان هذه الآراء كلما » : فينبغى إذن أن يمتد الشك إلى كل شيء ، إلا الحقائق الأخلاقية والعملية : لأن « أفعال الحياة لا يحتمل عادة أي تأخبر » . ويجب على إذن أن أشك في وجود العالم الحارجي ،

وفى حقيقة الأشياء التي تحيط بى ، وفى وجود أمثالى من الناس ؛ بل يجب أن أشك أيضا فى قيمة عقلى : فأشك فى الأحكام التى تبدو لى أشـــد وضوحا وأكثر بداهة ، لأن من الممكن كما قلنا أن شيطاناً خبيثا يلهو باضلالى فى أحكامى . وماذا لدى من ضمان على أن الأمم ليس كذلك ؟

إِن شيئًا واحدا يلبث قائما وهو الفكر: أنا أفكر ، وأنا واثق أننى أفكر . وأنا حتى لو شككت فى أننى أفكر ، فمثل هذا الشك يقتضى أن أفكر أيضا . وبعبارة أخرى: إذا صممت على أن أشك فى كل شيء ، فأخليت نفسى من كل اعتقاد ، وتوقفت عن كل حكم ، بقى أمامى مع ذلك أمم مؤكد: وهو أننى مهما شككت ، ومهما فكرت ، فلا أستطيع أن أنكر أننى أفكر حين أشك ، وأننى وقت تفكيرى ، بل وقت خطئى فى تفكيرى ، لا بد أن أكون موجوداً : (Cogito, ergo sum) .

\* \* \*

اعترض البعض على ديـكارت بأن الأسباب التي أدلى بهــا لتبرير الشكأسباب. مبالغ فىتقريرها ، فقالوا :

إذا كانت الحواس تخدعنا أحيانا فهل من سبيل لأن نعرف في أي الحالات تخدعنا ؟ وهل من علاج لهذه الأغاليط ؟ الواقع أن سبب الغلط ناشئ إما من أننا قد نستمع الى شهادة حاسة في أمر ما ، وكان الأولى أن نستمع لشهادة حاسة أخرى . وإما أننا نرعم أن الحواس توقفنا على طبيعة الأشياء مع أننا قد أعطينا الحواس لمنفعة البدن ومصالح الحياة . وإذا كان الاستدلال قد يخدعنا فالمنطق يعطينا قواعد لتميز الاستدلالات الفاسدة .

أما افتراض إله حَدَّاع أو « شـيطان ماكر » فهو افتراض لا يمكن الوقوف عنده ، لأنه لوكان صحيحا لما أمكن إزالته إطلاقاً : إذ لوكان يتناول جميع تفكيرنا البطلت الاستدلالات التي يراد بها إثبات صدق الله أو انمدام الشيطان الماكر .

والحق أنه كان يمكن الإتيان بأسباب أخرى للشك أقوى مما أورده ديكارت، لأنه انتقل بسرعة إلى الشك دون أن يتمهل فى النظر ؛ وسبب ذلك أن شكه كما قلنا شك « مؤقت » .

#### \* \* \*

ولكن أهم من هــــذا أن نتمرف مدى هذا الشك الديكارتى . فأحكامنا على ضربين: الأول أحكام بهـا أقرر بالإيجاب أو بالسلب أن الأفكار الموجودة فى ذهنى موافقة للأشياء الموجودة خارج ذهنى ، كحكمى بأن الصوت الذى أسمعه الآن هو صوت بوق سيارة ؛ والطائفة الثانية أحكام بها أربط بين الأفكار ، دون أن أثبت أو أننى أن هــذه الروابط تطابق حقيقة ما خارج ذهنى ، كحكمى بأن مجموع زوايا المثلث يساوى قائمتين ، دون أن أثبت أنهناك مثلثا خارج ذهنى ؛ فبالنوع الأول من الأحكام المقلية أثبت أن أفكارى متفقة مع ما هو موجود خارج الذهن ، وبالنوع الأدمن الثانى أثبت فقط أنها متفقة مع نفسها ، بصرف النظر عن مطابقتها لمـا هو خارج الذهن .

فترى هل الشك المنهجى يتناول هذين الضربين من الأحكام المقلية على السواء الشك يتناول الضرب الأول: فإن من أسباب الشك التي ذكرها ديكارت غلط الشك يتناول الضرب الأول: فإن من أسباب الشك التي ذكرها ديكارت غلط الحواس ، وعدم التمييز بين اليقظة والنوم ، وها يضطراننا الى الشك في « الوجود الحواس » للأشياء ، أعنى وجود حقائق خارج الذهن مطابقة لأفكارنا ؟ وكثير من عبارات ديكارت يؤيد هذه النتيجة .

ولكن هل يتطاول الشك أيضا إلى الأحكام المقلية التى نؤلف بها بين أفكارنا دون أن نحفل بما إذا كانت هذه الأفكار متحققة فى الحارج أم لم تكن متحققة ؟ فالمثلث مثلا ألا يكون له خصائص ضرورية حتى ولو لم يوجد شكل مثله فى أى مكان من الأرض خارج ذهنى ؟

ربما كان ينبغى أن يقف الشك هنا ، وأن يحترم الحقيقة المنطقية لأحكامنا . أكن ديكارت لا يحفل بذلك ، ويقول إن من الناس من أخطأ في مثل هذه الأمور، وقد أخطئ أنا مثلهم ، ثم إن كل استدلال إنما هو سلسلة مقدمات تفضى الى نتيجة، ولكن عند وصولنا إلى النتيجة قد تغيب عن أذهاننا المقدمات التي قادتنا اليها ، فتفقد النتيجة دواعي التصديق بها حالما تخرج من الوجدان الأسباب التي منها استفادت وجودها .

#### \* \* \*

وأخيراً هذا « الشيطان الماكر » ألم يقض بأن أخطى وأنا أيضا كلما أردت أن أجمع ٢ و ٣ ؟ أو كلما عددت أضلاع المربع ؟ أو كلما حكمت على شيء أسهل من ذلك ؟ اعترضوا على ديكارت بأن شكه لم يبق على حقيقة عقلية مهما تكن ، وقال بمض الممترضين إن شك ديكارت بمثابة « قصة ميتافيزيقية » أو « حيلة » من حيل المهج ، ولو كان شكما جادا لأفضى الى فناء الوجدان نفسه ، وتلاشي الذهن قطعا . ولقد عاب البعض على ديكارت تماديه في الشك الى حد الشك في وجود الله وافتراض وجود شيطان ماكر خداع ، وقالوا: إن هذا الافتراض الأخير يقضى على وافتراض وجود من مجال الشك أبداً .

والواقع أن ذلك الافتراض لم يفهمه كثيرون على وجهه الصحيح ، حتى في أيام

ديكارت ، فوجهوا الى الفيلسوف أسئلة كثيرة طلبا لبيان منحاه فى الشك ، ومن ذلك سـؤال وجهه اللاهوتى « بويتنْدِچْـك »(١) ونصـه : « هل يحل الشك فى وجود الله ؟ » .

\* \* \*

وكان جواب ديكارت على هذا السؤال بوجوب التفريق بين الشك الذي يتملق « بالعقل » وبين الشك المتعلق « بالإرادة » . ولذلك كان من الناس من يشكون شكا عقليا في وجود الله ، ما دامت عقولهم لا تستطيع أن تقيم لهم الدليل على وجوده ، وهم مع ذلك قد يكونون مؤمنين بوجود الله إيمانا قويا : لأن العقيدة شأن من شئون الإرادة . فإذا آمنت فرغم إيماني أستطيع بعقلي أن أثير مسألة وجود الله ، وأن أشك فيها ، دون أن يحصل عندي شك في عقيدتي ؛ ولا حرج على من يستخدم الشك وسيلة لبلوغ اليقين ، ولكن يأثم إثما كبيرا من يضع نصب عينيه أن يشك في وجود الله ليظل مقيا على شكه .

ولقد كان ديكارت حريصا على أن لا يتطاول شكه إلى شيء مما يتصل بالدين ، أو ماله اتصال على العموم بالأخلاق والعادات (٢): وذلك لأن العقائد الدينية بطبيعتها بعيدة عن متناول العقول. وأما العقائد العملية فلا بد منها لهداية سلوكنا في الحياة ، فيجب أن تكون هذه وتلك في مأمن من الشك.

\* \* \*

ولمل السبب الحقيقي في الشك الديكارتي هو الارتفاع عن مرتبة الحواس والمادة.

Buitendijk (\)

<sup>«</sup> Omnia quae ad pietatem ac generaliter ad mores spectant. » (۲)

وديكارت يبين في رده على «هو بْزْ » ( Hobbes ) ما دعاه إلى هذا الشك . فيقول : « لقد استعملت أسباب الشك لإعداد أذهان القراء للنظر في الأشياء الذهنية ولتمييزها عن الأشياء البدنية» . فالشك في الأشياء المادية هو إذن شك منهجي ، هو نوع من « المجاهدة » أو « الزهد » في المحسوسات ويتوصل به إلى بلوغ الحقيقة الروحية : ذلك أننا خاضمون كسائر المكنات لمؤثرات خارجية تملى علينا أحكامنا فتظهر تلك الأحكام وعليها مسحة عقلية ، مع أنها في الحقيقة لا عقلية ، و « الشيطان الماكر » عند ديكارت قد يمثل هــذا العنصر اللاعقلي الذي يشبه أن يكون موجودا في الكون. ولما كان العقل معرَّضا لطغيان الأشياء الخارجية فكان لابد له أن يستمين الإرادة ، وتستطيع الإرادة أن تنصر العقل ، وذلك بالكف عن إبداء الرأى أو التوقف عن الحكم . ويقول ديكارت إن لنا من حرية الإرادة والاختيار ما يجعلنا نتوقف عن التصديق بالأشياء المشكوك فمها ، وبذلك نحول دون وقوعنا في الزلل . وعلى هـذا النحو يقرر الإنسان حريته ، واستقلال إرادته عن الإحساس وطغيانه ؛ فإذا سنحت للإنسان الفرصة للحكم دون أن يتأثُّر بطغيان الحواس، فقد حصل حينئذ على أول حكم صحيح يقيني .

وإذن فالشك ، كما يتصوره ديكارت ، « شك منهجى »(١) لا مذهبى ، وبعبارة أخرى هو شك الذهن والعقل ، لا شك القلب والعقيدة ؛ هو محاولة عقلية للوصول إلى اليقين العقلى : فهو إذن قوة فكرية دافعة إلى الفكر ، وليس ميلا إلى الامحدار في هوة الكفر أو التحلل من ربقة الدين .

\* \* \*

<sup>«</sup>doute méthodique» (\)

وقد كان ديكارت حريصا على أن يفرق بين شكه المهجى والشك المدهبى الذى دعا إليه الشكاك أتباع « بيّرون » الذين يتحاشون الحكم مرددين قول « مُنْتِنى » : « ماذا عساى أن أعرف ؟ » : فأولئك الشكاك يشكون لمجرد الشك ، وهم يدعون إلى شك شامل حاسم . أما شك ديكارت فشك عابر « مؤقت » (۱) . وليست غاية ديكارت أن يقيم على الشك وإنما الشك عنده وسيلة للوصول إلى غاية : وهي اليقين .

قيل إن شك ديكارت إنْ لم يكن يشبه شك الشكاك واللاأدرية : فهو يؤدى إلى شكمهم لامحالة : لأن ديكارت وضع كل شيء موضع الشك . فلم يبق عنده شيء يستطاع أن يستند إليه .

والجواب على ذلك أنه ليس بصحيح أن ديكارت قد شك فى كل شيء . والصحيح أنه « بذل جهده » لكى يضع الأمور الحسية والمقلية موضع الشك ، وأنه بهذا الجهد المبذول وجد شيئاً ثابتاً لايتزعزع ، فوقف الشك دونه (٢) .

والذين عابوا على ديكارت أن شكه يؤدى إلى القول باللاأدرية هم قوم من الحسيين ، كانوا يرون المظاهر الحسية حقائق أولى ومصادر وثيقة يرجمون إليها لممرفة سائر الأشياء . فديكارت في نظرهم قد قلب وجهة النظر إلى الأمور : فهو قد شك في المحسوسات التي يرونها هم حقيقة واقعة . من أجل ذلك بدا لهم ديكارت رجلا أنكر البداهة نفسها : فهو لم يعك يبدأ بحثه من معرفة الحسيات إلى معرفة المعقولات كما كان شأنهم ، بل بالعكس سار من معرفة المعقولات إلى معرفة الحسيات .

<sup>«</sup>doute provisoire» (1)

<sup>(</sup>٢) راجع ص ١٠٥ من هذا الكتاب.

وحتى المقولات قد أخذت طابعا جديداً على يديه: فبعد أن كانت المقولات فالفلسفة القديمة عارة عن العنصر العام المشترك بين أفراد كثيرة، أصبحت المعقولات عند ديكارت عبارة عن العنصر البسيط الذي نصل إليه بالتحليل . وبهذا انقلبت الميتافيزيقا والطبيعيات القديمة رأسا على عقب . وتناولت معاول ديكارت علم أرسطو فقوضته من أساسه: وهذا ما حمل أولئك الفلاسفة واللاهوتيين على أن يروا في موقف ديكارت موقفا هداما وخَطرا على العقيدة داها .

لكن الحق أن ديكارت لم يكن يبغى الهدم بل البناء ، ومن أجل البناء أراد أن يشرع فى الهدم. وهو على كلحال قد أقام صرحا فلسفيا راسخا جديداً فى مكان البناء. الأرسطاطاليسي القديم المتداعى .

وإذا كان عنــد خصوم ديكارت مسوغات تبرر تمسكهم بما اطرّحه هو ، فهم يقينا لم يكونوا على حق حين ادعوا أن ديكارت قد انتهى بشــــــكه إلى مذهب. « اللاأدرية » والارتيابية .

\* \* \*

وربما كان الأولى أن يؤخذ على ديكارت أن شكه أدنى إلى أن يكون صوريا من أن يكون حقيقيا . ذلك أن ديكارت ، كما يستفاد من طريقته في التعبير عن الشك وكما يستفاد من بواعثه ، لم يفكر في الشك إلا بعد حين ، أى بعد أن كان قد فرغ من تقرير مذهبه . فلم يجئ شكه نتيجة أزمة نفسية ، كما هو الحال مثلا عند الغزالي في مفكري الإسلام، أوعند «أغسطينوس» من مفكري المسيحية ، بل كان شكه منهجا أو طريقة لجأ إليها بعد التفكير والروية .

وإذا كان شك ديكارت لايشارك في شيء شك اللاأدرية والارتيابيين الذين

بهدمون للهدم ، ويستطيبون البقاء في حال الشك ، فهو لايشارك في شيء شك الذين يبحثون وهم يتألمون ويتأوهون . بل ديكارت إنما يشك عن طيب خاطر وابتهاج قلب واطمئنان نفس . والظاهر أن ديكارت قد اكتفي بهذا القدر من الشك : كان يكفيه أنه في كل افتراض يستطيع أن يتوقف عن الحكم . وبهذا وحده حسب أنه ظافر بالسلامة ، ناج من الضلال .

لكن ديكارت إذا كان يشك بمثل هذا الهدوء ، فذلك لأنه كما قال : « لم يكن بسبيل أن يعمل بل بسبيل أن يتأمل وأن يعرف » . ويتجلى لنا هنا أمر قد يميز موقف ديكارت في هذه المسألة ، وهو أنه فصل الفكر عن العمل وعن الحياة : رغب أن يطمئن نفسه وأن يطمئن غيره على نتائج جرأته وإقدامه على الشك ، فأراد أن يفصل حياة النظر عن حياة العمل ، متوهما أن النظر يمكن أن يخلو مر الأثر في الحياة العملية .

بل إن ديكارت ذهب إلى أبعد من هذا رغبة منه في طمأنة القراء ، فكتب في «المقال في المهج» أن قصارى أمله هو السعى لإصلاح نفسه ، وأنه لم يدر بخلاه قط « أن يضع خطة لإصلاح الدولة ، ولا لإصلاح مجموعة العلوم ، ولا لتغيير النظام المقرر في المدارس لتدريسها » . ولكن يظهر أن ديكارت في كلامه هذا إنما يتكلف التواضع ، لأنه إذا لم يكن قد قصد إلى إصلاح الدولة أو إصلاح المجتمع أو الدين كايقول — فإنه مع ذلك كان طوال حياته حريصا الحرص كله على أن يصلح «تعاليم المدرسيين»، وعلى أن يقيم فلسفته هومقام الفلسفة الأرسطاطاليسية . وهذا الانقلاب سواء أراده أو لم يرده ، لم يكن ليخلو من التأثير في عقليات الناس في المجتمع وخارج المدرسة وتعاليما .

ومهما يكن من أمر هـذا الشك ، فإن ديكارت أراد أولا أن يدخل الحق والصواب إلى فكره ، قبـل أن يدخل الفكر نفسه فى حياته لتنظيمها وهدايتها . وكان قصده أن يتسنى له النظر إلى الحق نظر الإنسان الخائى من الأهواء والآمال والحاجات والواجبات ، بل على نحو ماينظر عقل خالص صاف ، لا تحفزه إلى العمل ضرورة ملحة ، عقل ينظر فإذا لم يؤد نظره إلى نتيجة ، استطاع بتوقفه عن الحكم أن يبقى على حال صفائه وهدوئه واستقلاله عن كل طغيان .

وبلزمنا أن نعترف أن الشك الديكارتي على الرغم مما يمكن أن يوجه إليه من مآخد شك نافع ، وإذا استخدم في حيطة وتبصر كان منهجا مشروعا لاغبار عليه . بل الأولى أن يقال إنه منهج مفروض على كل فكر جاد : لأنه إذا وجب أن لانقبل إلا ماتبينت صحته بالبداهة ، فقد وضح أن أول واجبات الفيلسوف هو أن يشرع في المتحان أفكاره وآرائه ووسائله في المعرفة لكى يتبين قيمها ومسوغاتها . والشك الديكارتي أشبه بتمهيد ضروري للفلسفة : يكفل لأحكامنا قدراً من النزاهة ، وخلوا من التمصب ، وينأى بعقولنا عن جميع نروات الأهواء ، ووثبات الأغراض ، وزلات الآراء .

## اليقين الأول: « الكوحيتو » ، إثبات الفكر:

رأينا أن ديكارت بمد أن شك فى كل شىء وجد قاعدة ثابتة يعتمد عليها . وهى ذلك المبدأ المشهور : «أفكر، فأنا إذن موجود» (١٠). فكونى أشك معناه أنى أفكر، وكونى أفكر يفيد أننى موجود . وهذه الحقيقة ندركها بلمحة واحدة من لمحات

<sup>«</sup>Je pense, donc je suis» (١)

الفكر. وهى «حدّس» وليست قياسا ولا استدلالا ؟ وقد نحتاج إلى كلات كثيرة للتعبير عن هذا الحدس، لكنه على كل حال حدس أول واحد: فإننى فى شكى هذا مدرك وجودى ، ووجودى متضمن فى فكرى ، وفكرى حاضر بنفسه حضوراً مباشراً . ولو فرضنا أن «شيطانا خبيثا» يضلل بى فى كل شيء ، فهو لايستطيع أن يمنعنى من التوقف فى التصديق ، ولا أن يمنعنى من اليقين بأنى موجود حين أفكر ؟ فأنا أتخذ لنفسى منذ الآن قاعدة وهى : « إن كل ما أدركه إدراكا واضحا متميزاً لابد أن يكون صحيحا حقيقيا».

\* \* \*

ولكن أى وجود أدرك ، حين أدرك أنى موجود؟

ليس هو وجود جسمى ، بل هو وجود فكرى . فأنا أعلم نفسى الآن موجودا مفكرا ، ولا أعلم نفسى إلا كذلك . ولا أعلم بمد إذا كنت شيئاً آخر غير هذا الموجود المفكر . فأنا مفكر ، بمعنى أننى موجود يشك ، ويثبت ، ويننى ، ويريد ، ولا يريد ؛ وأنا كذلك موجود يتخيل ويحس ، وإن كان لا يمكننى أن أعلم بعد ولا يريد ؛ وأنا كذلك موجود يتخيل ويحس ، وإن كان لا يمكننى أن أعلم بعد إذا كان الخيال والحواس تتطلب وجودات أخرى غير وجود ذهنى . وأنا أجهل فى هذه اللحظة إذا كان هنالك عالم خارج فكرى ، وكل ما أعلم الآن يقيناً هو أن إثبات إنيتي كموجود مفكر أصبح حقيقة لاينالها الشك .

تلك إذن هي الواقعة الأصيلة البديهية التي لاترد ولا تدفع ، أوالتي تبقى بمنجاة من الشك مهما امتد ، والتي سيقام عليها بناء الفلسفة المستقبلة . « أفكر ، فأنا إذن موجود » . أنا « شيء مفكر » «Res cogitans» ، وأنا كذلك بالطبيعة وبالماهية ، وأنا لا أستطيع أن أقف عن التفكير دون أن أقف عن الوجود . والواقع

إننى أفكر وأنا طفل صغير، وأفكر أثناء النوم والغيبوبة. وكل مافى الأمر أننى أفكر إذ ذاك فكرا مبهما غامضا ، مؤلفاً من أحاسيس « صاء » لا وعى فيها ولا وجدان. ومن الواضح أن لفظ « الفكر » ينطلق كما رأينا على ظواهر نفسية كثيرة ، ولا يُقتصر على التفكر والتعقل اللذين إنما يوجدان في حال تمام الفكر وكاله.

## الفصل بين النفس والجسم:

وليس الفكر متميزاً فحسب عن البدن الخاص وعن الأجسام عموما ، بل إِن واقعة وجود الفكر أشد وثوقا وثبوتاً من وجود الجسم . وإنما أعرف الفكر بالفكر نفسه ، في حين أن الحال في الأجسام على خلاف ذلك : فلست بمستطيع قط إدراكها إلا في الفكر وبالفكر ؛ فمعرفتي بالنفس معرفة مباشرة يقينية ، وليس يعرف الجسم . إلا بالظن وبالتخمين .

وبهذا الفصل التام بين النفس والبدن أسس ديكارت بسيكولوچيا المستقبل ، واستحق قلائد المديح التي صاغها « مين دو بيران » (Maine de Biran) إذ قال : « ديكارت من الميتافيزيقيين أول من تصور ، بل أول من وضع الحد الفاصل بين صفات المادة و خصائص الجسم ، وبين صفات النفس ومالا يمكن أن يخص إلا جوهر امفكرا ؛ وهذه التفرقة المهمة التي بسطها في كتابه الجليل : «التأملات» بسطا فيه تفكر عميق لا يُجارى ، قد استحق بها فيلسوفنا [ديكارت] أن نسميه خالقا أو أبا للميتافيزيقا الصحيحة » . فالكوچيتو اكتشاف ديكارتي أصيل ، وديكارت هوالذي اهتدى إلى تلك البداية الرائمة للفلسفة الحديثة . وسنرى بعد كيف استطاع ديكارت أن يستخلص البداية الرائمة للفلسفة الحديثة . وسنرى بعد كيف استطاع ديكارت أن يستخلص

من هذا اليقين ِالأول ، اليقين بوجود الذات المفكرة ، جميع َ الحقائق الأخـــرى واحدة واحدة .

## اليقين الثاني : وجود الله :

إن التدرج الذي اتبعه ديكارت هنا جدير بالملاحظة : فإن الكثيرين من الفلاسفة واللاهوييين ربما كانوا يبادرون بعد إثبات الفكر إلى إثبات وجود العالم الخارجي المادي ، ليصعدوا بعد ذلك إلى وجود الله . فيلجأون إلى الاعتبارات التي جرى العرف عليها عند المفكرين ، كضرورة فرض صانع لهذا العالم ، أو ضرورة تفسير نظامه البديع . لكن ديكارت ينهج في ذلك نهجا آخر ، فهو كما قال أحد الكتاب المعاصرين : « لم يُرِدْ أن يعرف وجود الله عن طريق العالم ، بل زعم على العكس أن الأولى معرفة وجود العسالم عن طريق الله ؟ ولم يستخدم ديكارت الأرض للصعود إلى السماء ، بل استخدم السماء للنزول إلى الأرض! ولم يطلب إلى الأرض للصعود إلى السماء ، بل استخدم السماء للنزول إلى الأرض! ولم يطلب إلى الدنيا أن تضمن له الله ، وإنما طلب الى الله أن يضمن له الدنيا! » .

فديكارت يريد إذن أن ينتقل من فكره هو إلى وجود الله انتقالا مباشرا: فأنا موجود ، وفي نفسي فكرة « الموجود الكامل » . وهــذا كاف للتدليل على وجود الله . وعلى هذا الأساس وحده أقام ديكارت ثلاثة أدلة رآها قاطمة .

\* \* \*

قال ديكارت: « ولما تنبهت إلى أن هذه الحقيقة: « أفكر فأنا إذن موجود » هي من الرسوخ والثبوت بحيث لا يستطيع الشكاك أن يزعزعوها، مهما ركبوا

فى فروضهم من شطط، حكمت أننى أستطيع مطمئنا أن أتخذها مبدأً أول للفلسفة التي كنت ألتمسها » . كنت فيا مضى يخيل إلى أحيانا أننى أدرك بعض الأشياء إدراكا واضحا متميزا ، ولكننى كنت أسائل نفسى دائما إذاكان هنالك «شيطان خبيث » يستطيع رغم يقينى أن ياقى فى روعى وها لا حقيقة . وبناء على ذلك فالقاعدة العامة التي تقرر أن «كل ما أدركه إدراكا واضحا متميزا لا بد أن يكون حقيقيا » هى قاعدة لا تصلح إلا في حالة اليقين بأننى لم يخلقنى شيطان ماكر مخادع .

إذا رجمت إلى نفسي فأول ما يتبدّى لى حينئذ هو نقصى : لأنني أعرف أنى أشك ، والشك نقص . وأجد أيضا فى نفسى فكرة الموجود اللامتناهى الكامل ، ألى فكرة الله . ولكن تبيّن لى أننى لم أستطع بنفسى أن أخلق تلك الفكرة ، ما دمت قد لاحظت منذ قليل أننى موجود ناقص . والعلة التى تؤثر لا بد أن يكون لها من الحقيقة مقدار ما لمعلولها على الأقل : وبحا أن حقيقتى محدودة متناهية ناقصة — أشعر بذلك بواسطة فكرة اللامتناهى وفكرة الكال التى أجدها فى نفسى — فيلزم عن ذلك أن فكرة اللامتناهى لست أنا مصدرها ، إذ أننى موجود متناه . وإذن فهذه الفكرة لم يستطع أن يضمها فى نفسى إلا موجود يحوى كل كمال ، وهو ما يطلق عليه اسم « الله » . إذن فالله موجود ، وهو « الموجود الكامل اللامتناهى » .

وهذا الموجود الكامل ، أى الله ، لا يمكن أن يكون مخادعا : لأن المخادعة من النقص . وإذن فينبغى أن يكون الله صادقا ، خيّرا جوادا ، وأن يكون جوده شاملا . وهو إذن لا يمكن أن يُكذب أوأن يخدع. وبناء على ذلك أستطيع أن أستند في كل فمل

من أفعال المعرفة على معايير الوضوح والتميز المتصلة اتصالا وثيقا بالكوچيتو . وهذه المعايير تكفى فى أن تدفع احتمال « الشيطان الخبيث » .

\* \* \*

لكن أدق الأدلة الديكارتية على وجود الله وأقربها بيانا عن منحى الفيلسوف الفرنسى هو الدليل المعروف: « بالدليل الأنطولوجى » «Preuve ontologique.» سمى كذلك لأنه يمثل مجهودا لاستخلاص وجود الله من نفس معنى الله ، على نحو ما تُستَخلص خواص المثلث من تعريفه . وهذا الدليل مبسوط في «المقال في المنهج» وفي « التأملات » الخامسة ، وقد بسطه في صورة أجلى في « ردوده على الاعتراضات الأولى » وفي « المبادئ » ؛ وخلاصته فيما يلى في صيغة قياس منطق :

إذا علمنا أن الله هو الموجود الذي له الكمالات جميما ، وأن الوجود كمال من الكمالات ، رأينا تواً أن الله له الوجود .

(أما أن الوجود كمال من الكمالات، فذلك لأن الوجود يتضمن قوة إيجابية تتعلق إما بنفس الشيء الذي منحه الوجود. لكن القول بأن الله غير موجود يفيد أن فيه قوة ما غير محققة . وهذا معناه أنه ليس مطلق الكمال. وهو محال).

قال دیکارت: « إذا عدت الی فحص الفکرة التی کانت فی نفسی عن الموجود السکامل وجدت أن الوجود داخل فیها، کما یدخل فی فکرة المثلث أن زوایاه الثلاثة مساویة لقائمتین ». والواقع أن فکرة القائمتین منسوبة الی المثلث، لأننی أتبین بوضوح أنها تخصه. وكذلك أستطیع أن أنسب الوجود الی الله دون إمكان خطأ، لأننی أری بوضوح أن تلك الفكرة داخلة فی فكرة «كامل الوجود» وأنها تناسبه

ضرورة . ولم كان ذلك ؟ لأن «كائنا كاملا» له الوجود هو أكمل بداهة من «كائن كامل » متصور على إنه غير موجود . وإذن فأنا حين أفكر فى الموجود الكامل إنما أتصوره كائنا كاملا له الوجود الضرورى .

يبدأ هــــذا الدليل إذن من تعريف الله بأنه « الـكائن الـكامل » بالمعنى الأنطولوجي ، أعنى بمعنى أنه الـكائن الحقيق إطلاقا «Ens realissimum» الحائز فى ذاته كمال الوجود . ومِن الـكمال يَستخلص الدليلُ بالتحليل الوجود الضرورى . ومعنى استخلاص الدليل بالتحليل هو أنه يجده متضمنا فيه مستفاداً منه .

ويمكن أن يصاغ الدليل إذن على الوجه الآتى :

الله هو الكائن الكامل.

ولكن الوجودكمال من الكمالات.

إذن فالله موجود .

وبمبارة أخرى الله هو الكائن، والكائن الوحيد الذى ماهيته تتضمن وجوده، وانمدام وجوده أمر متناقض لا يتصوره الذهن.

\* \* \*

ولقد أكمل كَيْبنتز ذلك الدليل الديكارتي فقال إنه إذا أريد أن يُستخلَص منه الوجود الحقيق فقد وجب أولا أن يبيَّن أن فكرة الله لها الوجود المنطق ، يعني أنها «ممكن تصورها »، وأن فكرة الكائن الكامل ليست في ذاتها متناقضة . ( ويصح هذا الإمكان بالنسبة لفكرة الله : لأن الكمال هو كون الكائن لا حد له ولا سلب فيه؛ وإذن فليس فيه تناقض . وإذا لم يكن في فكرة الله تناقض فالله موجود ) .

ونقد كانت لهذا الدليل مشهور: فقد رفض هـذا الدليل كما رفض جميع الأدلة المقلية على وجود الله ، وقال إن الوجود ليس كمالاً من الـكمالات. ومضمون الفكرة التي تكون لنا عن الله واحد ، سواء أتصورنا الله موجودا أم غير موجود . وإذن فالدليل الأنطولوجي في نظر «كانْتْ » ينطوى على خلط بين الفكر والوجود في ذاته .

ولعل ديكارت رغم الجهد الذي بذله لتجديد ذلك الدليل القديم ، دليل القديس « أَنْسِلْم » لم يستطيع أن يقضي على المغالطة التي ينطوى عليها ذلك الدليل .

#### \* \* \*

ولقد يصعب علينا اليوم أن نتمثل دليل ديكارت على وجهه الصحيح: فإننا لم نعد نتصور الأفكار والمماني على نحو ما كان يتصورها مفكرو القرن السابع عشر . فالفكرة عندنا هي مجرد حالة من حالات الوجدان الشخصى . والطمع في الانتقال من مثل هذه الحالة «الذاتية» ، إلى حالة «موضوعية» ، أى من «الوجود الذهني» الى « الوجود العيني » ، طمع لا يخلو من مجازفة . ولكن الديكارتيين كانوا يرون في الفكرة نوعا من الوجود ، وهم هنا يقتربون من الأفلاطونية . والفكرة مستقلة بعض الشيء عن الوجدانات التي تضيؤها . فإذا كان « مالبرانس » مثلا يقول : « إن أفكاري تقاومني » « Mes idées me résistent » فبديهي أنه يعني هنا بالأفكار شيئا آخر غير ما هو عمرة لتصوراته الشخصية ؛ فلا شك إذن أن المسافة بين « فكرة » الموجود الكامل وبين ذلك الموجود الكامل نفسه كانت عندهم مسافة قصيرة وقد كانت على كل حال أقصر عند ديكارت مما هي عندنا الآن .

## من الله إلى العالم:

وإذا كان الله كاملا فلا يجوز أن يتصف بالغش ولا يمكن أن يضلل بى ، وإذن فاإننى أجد فيما أثبتناه الآن من وجود الله ضانا لقيمة أفعالى الذهنية ؛ وإذا كنت أخطى وأضل أحيانا فذلك لأننى حر الإرادة؛ وقد جعل الله الناس قادرين على الخطأ والصواب لأنه جعل لهم حرية واختيارا . والآن وقد اطرحنا افتراض «الشيطان الخبيث » فينبغى لى أن أعتقد أننى إنما أخطى وقط حين أتعجل فى الحكم على الأشياء ، وحين تقضى إرادتى وحريتى بوقف البحث العقلى قبل عامه . ولكن الله يكفل لى صدق الأفكار الواضحة المتميزة: تلك نظرية الصدق الإلهى ولكن الله يكفل لى صدق الأفكار الواضحة المتميزة: تلك نظرية الصدق الإلهى «Véracité divine» عند ديكارت .

وما يكاد ديكارت يقيم المعرفة الواضحة المتميزة على هذين الأساسين ، أساس « الكوچيتو » وأساس اليقين بوجود الله ، حتى يعود الى الاطمئنان الى معظم الحقائق التى وضعها فيما سبق موضع الشك ، لاسيما الحقائق الرياضية ووجود الأمور المادية في الأعيان ، على شرط أن يدرك تلك الأمور إدراكا واضحا متميزا .

عرفنا أن فكرة الكامل التي أجدها في نفسي ليست آتية مني، ولا من الحواس، ولا من الخيلة ، بل مصدرها نفس الموجود الكامل . ولما كان الله صادقا لا يخادع فالاعتقاد القوى الذي أحسه في نفسي بالقضايا العلمية ، وبوجود الأشياء الخارجية آت منه تعالى ، فأنا أومن إذن بوجود أشياء خارجية تقابل ما عندي من الأفكار الذهنية، وبأن الجلاء والتميز هما علامتا الحقيقة: لأن هذه العلامة تميل بي ميلا شديد المحتقاد ، فهي أيضا من الله ، رتمها لهذه الغاية .

أستطيع إذن أن أتقدم في سيرى إلى الحقائق، وأستطيع ـ بادئا على الدوام من الذات المفكرة التي هي « إنيتي » ـ أن أثبت يقينَ العالم الخارجي . وهذا المبدأ من الأهمية بمكان في الميتافيزيقا الديكارتية : فهو وسيلة نستطيع بها أن نطلق الأحكام على وجود الكون المادى وعلى طبيعته . فإذا لقينا جسما ما فيكفى أن نسائل أنفسنا بصدده : عن أى شيء يكون عندنا فكرة واضحة متمنزة حين نفكر في هذاالجسم؟ « لنأخذ مثلا هذه القطعة من الشمع ولم يمض على استخراجها من الخليـة إلا زمن يسير : فهي لم تفقد بعد حلاوة العسل الذي كانت تحويه ؛ ولم يزل بها شيء من رائحة الزهور التي جمعت منها ، لونها وشكلها وحجمها أشياء ظاهرة ، وهي جامدة وهي باردة ، يمكنك أن تلمسها ، وإذا نقرت عليها أحدثت صوتًا ما . وأخيراً جميع الأشياء التي يمكن بتميز أن تجعلنا نعرف الجسم ، نلقاها فيها . ولكن بينا أنا أتكام ، إذا بها توضع قرب النار فتذهب بقية طعمها ، وتتلاشى رائحتها ، ويتغير لونها ، ويضيع شكلها ، ويزيد حجمها ، وتصبح من السوائل ، وتسخن ولانكاد نستطيع لمسها ، ومهما نقرنا عليها لم ينبعث منها صوت ما . فهل لاتزال الشمعة باقية رغم هذا التغير؟ يجب أن نقر بأنها باقية ، ولا يستطيع أحد إنكار ذلك ؛ وإذن فما الذي كنا نعرفه ف قطعة الشمع هــذه بتميز ووضوح؟ الحق أنه لايمكن أن يكون شيئًا من الأشياء التي لاحظتها منها عن طريق الحواس، مادامت الأشياء التي كانت تقع تحت الدوق أو الشم أو البصر أو اللمس أو السمع قد تغيرت كامها » .

ويستنتج ديكارت من هذا التحليل أن ماهية الأجسام هي الامتداد (Etendue)، لا الامتداد الذي أُبصره وألمسه والذي أتمثله بحواسي وخيالي، أيالامتداد الحسي، وإنما هو الامتداد المجرد الذي يتصوره الذهن ، وهو فضاء صاحب الهندسة . والامتداد وحده هو « الصفة الأولى » «qualité première» وهو جوهر الجسم المستقل عن جوهرالنفس . أما الألوان والروائح والطعوم والأصوات فليس لها وجود الا في ذهني : فهي كامها صفات ثانية «qualités secondes» ، وليس لها وجود في ذاتمها ، وإنما وجودها في أذهاننا .

\* \* \*

ونلاحظ أن ديكارت يبدو لنا هنا قريباً جداً من «المثالية» الحديثة التي ترى أن حقيقة العالم الخارجي ، عالم الأعيان ، هي كونه مدركا متعقلا . ولكن ديكارت مع ذلك لم يصنع ماصنع « بر كلى » من بعده حين أنكر المادة وسلب الوجود عن كل مالم يكن « فكرة » أو تصورا ذهنيا . صحيح أن ديكارت جر د المادة من صفاتها الثانية ، ولكنه استبق لها « صفة أولى » وهي الامتداد ، وهي التي تضمن لها وجودا مستقلا عن الفكر . والحق أن ديكارت لم يكن يقصد بنظريته في « الصفات الثانية » أن يحكم على العالم المادي بالفناء ، بل بذل الجهد لمينح ذلك العالم وجودا لانزاع فيه : وهذا لن يتأتى في نظره إلاإذاخلصنا ذلك العالم مما لايدخل حقا في جوهره ، أي إلا إذا خلصناه من آثار الحواس والخيال والأوهام . ولو تم لنا أن نعرف العالم الخارجي عن طريق الذهن وحده لكان وجوده أو ثق وأمتن .

\* \* \*

وليس من قصدنا أن نتابع ديكارت فى تفاصيل مذهبه فى العالم الطبيعى وحسبنا أن تحلى ماقد يكون فى فلسفته تلك من طرافة وخصوبة .

ريد أولا أن نفسر معنى النظرية المشهورة التي تسمى « بالمكانيكية الديكارتية » « « بالمكانيكية الديكارتية » « Mécanisme cartésien » : جميع الحالات المادية ترجع في نظر ديكارت إلى الحركة :

فالصوت مثلا ليس إلا فينا ، ولا يوجد خارجا عنا إلا حركة أجزاء الهواء التي تهتر قِبَل آذاننا . وليس الثقل خاصية ذاتية للأشياء ولا المقاومة أيضاً ، بل الطبيعة المادية كلما ليست إلا سلسلة من الحركات ، لكن هذه الحركات لاتسير « بالصدفة » وإعما تخضع لقوانين ، منها :

- ١ أن الملة الأولى للحركة هو الله .
- ٢ أن كمية الحركة في العالم باقية ثابتة لا تتغير .
- ٣ -- أن كل شيء يلبث على حاله ما دام لم يغيره شيء آخر .
- خسع لقوانين المقاومة الأقل ،.
  والتكافؤ بين الفعل ورد الفعل ، الخ .

\* \* \*

وتعريف المادة بالامتداد يصلح أساسا للطبيعيات الديكارتية كلها: بما أن المادة عبارة عن الامتداد، فلا امتداد من غير مادة ، وإذن فلا « خلاء » ، فأيها وجهنا الفكر استطعنا دأعا أن نتخيل وراء الحد الذى بلغناه فضاء لامتناهيا . ففكرة الخلاء فكرة باطلة ، وكذلك فكرة الجزيئات التي لا تتجزأ ، فلا وجود للذرات : لأن وجود الذرات يفيد وجود الخلاء الفاصل بينها : بل أن تقسيم الجزيئات ممكن دأعا مادمنا نتصور بالضرورة الجزيء ممتدا ، وليس العالم المادى بأسره إلا قضية تنبسط وفق قوانين الحركة . والكلمة الأخيرة للأشياء المادية هي جوهر جامد ماهيته الامتداد ، خاضع لقوانين الميكانيكا . وإذن فليس هناك في العالم المادي إلا علم واحد هو الميكانيكا ، وجميع العلوم الأخرى من طبيعة وكيمياء وبيولوچيا ليست إلا علم الأشكال الخاصة التي يمكن أن تتخذها حركة الجوهر الممتد .

ومن قبيل التأويلات المجيبة لهذه الميكانيكية الشاملة نظرية ديكارت المشهورة في «آلية الحيوان» (les bêtes-machines): ليس في العالم عند ديكارت إلا جوهران: النفس المفكرة، والمادة الممتدة؛ ولا توسط بين الأمرين، فكل ماليس بنفس فهو مادة. وإذن فما دام الحيوان خاليا من النفوس المفكرة فليس الحيوان إلا من قبيل الجوهر الممتد الخاضع لقوانين الحركة، وما الحيوان إذن إلا آلة تشبه الآلات التي يصنعها الإنسان، وكل الفرق في كال الصنع؛ والحيوان عند ديكارت أشبه بالساعة المعقدة، ولو بلغ صانع من الحذق أن صنع كلبا جمع فيه تفاصيل الأشكال والحركات التي نراها في الطبيعة، لم يكن لدينا وسيلة للتمييز بين خلك الكلب المصنوع وبين الكلاب التي تنبح في منازلنا!

\* \* \*

نرى أن هذه الطبيعيات الديكارتية مشتقة من الميتافيزيقا ، أعنى من تصور المادة تصورا ثم بالاستدلال المحض وليس للتجربة فيه إلا مكان ثانوى . وتلك محاولة في الحق قد بلغت من الجرأة حدا قصيا ، وهي تدل على ما أولى ديكارت المقل الإنساني من ثقة قد لايشاركه فيها أحد من علماء عصرنا الحاضر . ولكنا رأينا فيما سبق أن ديكارت قد ناط العقل البشرى بالعقل الإلهي ، فكأن صدق العقل البشرى مكفول بالله موكول اليه ، وديكارت يقول : « يبدو لى أن من اعتقد ببطلان علل المعلولات الموجودة في الطبيعة والتي وجدناها على هذا النحو ، هو من المستهترين المعترضين على الله إذ خلقنا من النقص بحيث كنا على الله على الله إذ خلقنا من النقص بحيث كنا معرضين للخطأ ، حتى حين نستعمل مامنحنا من العقل استعالا حسنا » . من أجل معرضين للخطأ ، حتى حين نستعمل مامنحنا من العقل استعالا حسنا » . من أجل معذا يختتم ديكارت كتاب « المبادئ » مؤكدا في شيء من الزهو : « إن لدينا هدذا يختتم ديكارت كتاب « المبادئ » مؤكدا في شيء من الزهو : « إن لدينا

يقينا أخلاقيا بأن أمور هذا العالم جميعها هي على نحو ما أثبتنا إمكان كونها كذلك مه بل إن لدينا على ذلك يقينا يعدو اليقين الأخلاق ويسمو عليه» .

\* \* \*

هاهو ذا ديكارت قد أثبت الحقائق الثلاث الكبرى التي يقوم عليها بناء الفلسفة وهي النفس والله والعالم. ولقد رأينا أن فيلسوفنا لم يقنع بالإدلاء بأفكاره متلاحقة بعضها في إثر بعض ، بل أراد أن يبين في أي نظام وفي أي تدرج ، وبأي حركات الذهن اهتدى إليها ، كما أراد أن يستخدم الحقائق التي اكتسبها وسيلة للاهتداء إلى حقائق أخرى جديدة ، كما هو الشأن في سلسلة من سلاسل البراهين الهندسية : رأيناه بعد أن أثبت وجود الفكر أو الذات المفكرة يتأدى إلى إثبات وجود اللامتناهي » أو الله . ورأينا أن يمقدوره ، مع اللامتناهي أو الله ، أن يؤكد وجوده وجود بدن متحد بالنفس ، ووجود نظام أو انسجام دبره الله في الأشياء المخلوقة لكي يهي وله أن يحيا في هذا العالم .

#### 

ظاهر أن فلسفة ديكارت تخالف فلسفة القدماء ، ولا سيما فلسفة أرسطو وفلسفات القرون الوسطى المشتقة منها : ذلك أن أغلب القدماء كانوا يعنون بمشكلة الوجود ويلتمسون لها حلا ، ولم يكن يخطر ببالهم أن يبحثوا في العقل نفسه وفي طبيعته ووسائله في معرفة العالم الخارجي ، وبعبارة أخرى لم يتنبهوا إلى البحث في حدود العلم الإنساني وشروطه . فمن القواعد المنهجية في فلسفة أرسطو أننا قبل النظر في ماهية شيء من الأشياء يجب أن نثبت وجوده ، وإلا تعرضنا لأن نبحث عن أشياء غير موجودة كالغول والعنقاء .

أما ديكارت فقد قلب وضع المشكلة الفلسفية كما قلب المناهج التي كانت تستخدم لحلها ، ورأى بنظرة من نظراته الفلسفية الثاقبة أن هنالك مشكلة تمهيدية وهي مشكلة « المعرفة » ؛ رآها « ديكارت » قبل « هيوم» و «كانْت » ، ورأى أنها هي المشكلة الفلسفية الكبرى ، وحلها حلا لا يخلو من مجازفة وإقدام : فأغلق الباب منذ البداية دون كل بحث عديم الجدوى في « الوجود » وفي «الشيء في ذاته » ، وجمل كل بحث وكل نظر منصبا على إمكان المعرفة . وبهذا أيضا استطاع ديكارت أن يسير من التصور الى الوجود ، ومن الفكر الى الأشياء ، كما صنع أفلاطون ، لا من الوجود الى التصور ، ولا من الأشياء الى الفكر ، كما أراد أرسطو .

فروقف ديكارت من الفلسفة قريب من موقف أفلاطون . ونقطة البداية في الفلسفة الديكارتية هي الفكر مسلما به كحقيقة أولى يمكن أن نثبتها : والشيء الحق هو ما جاء مطابقا لمطالب الفكر . والمسالة الثانية الكبرى عند ديكارت هي الانتقال من الفكر الى الوجود ، والقبض على الوجود بمعونة الذهن وحده وابتداء من الأفكار المحضة. وإذن فلو استثنينا من المذاهب القديمة فلسفة أفلاطون، ومن المذاهب الحديثة جزءا من فلسفة «كانت»، لاستطعنا أن نقول إنَّ طريقة ديكارت في التفلسف لا تكاد تشبهها طريقة فيلسوف آخر .

والفلسفة الديكارتية أشبه بأن تكون نظاما روحيا وتربية عقلية من أن تكون مذهبا يمكن أن يلخص في مسائل وفصول، أو يُستطاع تعلمه كما تتعلم الآراء والعقائد في المعاهد والجامعات.

اختار ديكارت لبسط مذهبه أسلوب القصة والحكاية . ولم يصنع هذا عفوا ولا بالصدفة ِ: فإن كتاب « المقال في المنهج » على تركيزه وأقلاله ، أشبه بحكاية عن تجربة شخصية لايعرفها إلا من يعانيها. ولم يرض « أبو الفلسفة الحديثة » أن يطلع على الناس داعيا الى ثورة ، ولم يُرد بالشك الذى دعا اليه أن يكون شكا هداما يجعل من الذهن صفحة بيضاء كما يقولون ، وإنما أراد به أن يكون آلة لاستبقاء الصالح من العلم الموروث بعد أن يجتث منه الفاسد المعطوب (١).

\* \* \*

وجملة القول أن نظرات ديكارت تطابق نظرات العلم الحديث. كان ديكارت مثاليا وكان أيضا واقعيا: لقد فهم الرجل روح العلم، واستطاع في الوقت نفسه أن يثبت وجودالنفس ووجود الله. وما نحسب أن مفكرا جادا يحل له أن يتهم بالتناقض فيلسوفا مثل ديكارت أراد أن يوفق بين أمور تبدو متعارضة في الظاهر. والحق أن العلم في صميمه لا يتنافي مع الاعتقاد، وأننا نستطيع اليوم أن نتمشى الى حد بعيد مع العلم الوضعية، وأن تشيع فينا روحها، وأن نقبل كل اكتشافاتها واكتشافات المستقبل، ولا يمنعنا ذلك من أن تكون لنا نظرة ميتافيزيقية الى العالم في مجموعه، ولا يصرفنا عن الإيمان بحقيقة الروح والعقل والأخلاق.

المدرسة الفلسفية الإنجليزية ممارضة على وجه العموم للمدرسة الديكارتية : فقد كان ديكارت وخلفاؤه «عقليين» ، يطمحون إلى تطبيق منهج الرياضيات على الفلسفة . أما التجريبيون الإنجليز فيجعلون علوم الطبيعة مثلهم الأعلى ، ويطبقون المنهج الاستقرائي على دراسة الذهن الإنساني . وقد استطاعت المدرسة الإنجليزية ، عنهجها التجريبي الاختباري ، أن تمحص مختلف الفروض الميتافيزيقية ، وأن تفسر أصل أفكارنا تفسيرا وضعيا جديا ، وأن تفحص عن ملكاتنا ومعارفنا فحصا دقيقا ، فقديا .

ولكن هذا الفحص «النقدى» للمعرفة الإنسانية قد بلغ ذروته عند الفيلسوف الأسكتلندى «هيوم» . أراد هذا الفيلسوف أن يستميض عرف الميتافيزية الأسكتلندى «هيوم» . أراد هذا الفيلسوف أن يستميض عرف الميتافيزية الأنطولوجية» القديمة، تلك الميتافيزية التى تزعم الوصول إلى كنه الأشياء وماهياتها، بعلم جديد نقدى ، مهمته أن يوقفنا على ماتكون الأشياء عليه عندنا وفي أنفسنا، لا كما هى في ذاتها . وبعبارة أخرى أراد هيوم أن يشرع في فحص جاد عن طبيعة المعقل البشرى ، لكى يتبيّن ، بتحليل دقيق للكاتنا ، أن تلك الموضوعات المجردة المامضة التى تبحث فيها الميتافيزيقا التقليدية ليست في متناول المقل الإنساني . ومن المامضة التى تبحث فيها الميتافيزيقا التقليدية ليست في متناول المقل الإنساني . ومن المامضة النظر هذه صح للفيلسوف الألماني «كانت » أن ينظر إلى الفيلسوف الأسكتلندى نظره إلى الأب الروحى والأستاذ الملهم الذى علمه العلم الصحيح ، ووجّهه الاسكتلندى نظره إلى الأب الروحى والأستاذ الملهم الذى علمه العلم الصحيح ، ووجّهه

الوجهة السليمة لإقامة الفلسفة الحقيقية ، أى الفلسفة « النقدية » التى تدور حول تمحيص الملكات النفسية ، وتقييد حدود معرفتها ، لا الفلسفة « الدجماطيقية » المطمئنة إلى قضاياها ومعتقداتها .

#### حياة هيوم ومؤلفاته:

ولد « ديڤيد هيوم » David Hume سنة ١٧٦٧ في « إدنبره » بإيقوسيا (اسكتلنده) وعاش في فرنسا من سنة ١٧٣٤ إلى سنة ١٧٣٧ . ولما عاد إلى انجلترا نشر « رسالة في الطبيعة البشرية » (١) سنة ١٧٤٠ ، ولكن هذا الكتاب الفلسفي العميق الذي نشره هيوم وهو دون الخامسة والعشرين لم يأبه له حينئذ أحد ، ولم يحقق لمؤلفه الشاب ما كان يطمح إليه من مجد في عالم الأدب ، حتى قال عنه هو نفسه بنغمة تشعر بخيبة الأمل : إن الكتاب « سقط من المطبعة ميتا ! » . ولما كان النجاح الأدبي شغلا شاغلا لهيوم ، فقد أعاد النظر في « الرسالة » فلخصها وصاغها في صورة جذابة وأسلوب أقرب تناولاً ونشرها بعنوان «بحث في العقل الإنساني» (٢) في صورة جذابة في الطبيعة البشرية » هي الدرة اليتيمة في مؤلفات هيوم الفلسفية . وأما كتبه الأخرى فأهم ا « مقالات في الأخلاق وفي السياسة » (٣) ، و « بحث

في مبادئ الأخلاق »(\*) و «أربع مقالات» في التاريخ الطبيعي للدين ، والأهواء ،

<sup>«</sup>A Treatise of Human Nature» (1)

<sup>«</sup>An Enquiry concerning Human understanding.» (Y)

<sup>«</sup>Essays Moral and Political.» (\*)

An Enquiry concerning the principles of Morals.» (£)

والمأساة والذوق. وأخيراً كتابه « محاورات في الدين الطبيعي »(١).

ولما عاد هيوم الى فرنسا سنة ١٧٦٣ استقبل استقبالا رائعا فى المجالس والمنتديات الأدبية هناك واتصل بالكاتب « چان چاك روسو »، وتوثقت بينهما أواصر صداقة انتهت بقطيعة مشهورة . وعاد هيوم الى «إدنبره» فقضى فيها آخر سنى حياته، ومات سنة ١٧٧٦ .

وإذا كان هيوم قد حظى بشهرة واسعة في أوروبا ، وعرفه أهل عصره أديبا واقتصاديا ومؤرخا ، فإن القليلين منهم قد وقفوا على شيء من فلسفته . والواقع أن الفيلسوف «كانْتْ » هو الذي اكتشف ما بفلسفة هيوم من عمق وطرافة ، وهو أول من وجه أنظار الأوربيين الها ونوَّه مها فما أورده في الفقرة المشهورة من كتاب « مقدمات لكل ميتافنزيقا مستقبلة تريد أن تكون علما » في قوله إن أثر هيوم عليه أعمق من أثر أي فيلسوف آخر ، وأنه هو الذي « أيقظه من سـباته الدجماطيق » ( الاعتقادى المطمئن ) . ومع أن «كانْتْ » لم ينصب نفسه مؤرخا للفلاسفة ، وإنما بحث في آراء هيوم من جهة الفلسفة «النقدية» التي كان يسمى هو الى تأسيسها ، دون أن يجمل من همه أن يقدم عن الفكر الهيومي صورة صادقة وافية ، إلا أن الفيلسوف الْأَلَمَانَى كَانَ مَعَ ذَلَكَ كُلَّهَ أُولَ مَنِ بَيِّنَ الْخَصَائَصَ الْجُوهُرِيَةُ لَمْذَهُبِ الفيلسوف الاسكتلندي ، واهتدى بثاقب نظره الى قيمة التحليل الذي أجراه هيوم على فكرة الملية ، فجمله جزءاً من فلسفته النقدية .

\* \* \*

<sup>«</sup> Dialogues concerning Natural Religion » (1)

فلسفة هيوم:

ما إذن موضع الطرافة في فلسفة هيوم ؟

كان « هيوم » يرى ، حين ألّف « رسالة في الطبيعة البشرية » أن الفلسفة أو في إصطلاح الإبجليز ، « العلوم الأخلاقية » هي عبارة عن مناقشات جدلية عقيمة لا نهاية لها ولا يحصل الإنسان منها قط على نتأج يقبلها الناس جميعا كما في العلوم الأخرى . وسبب ذلك قلة التحديد في موضوع تلك العلوم، وعدم الاهتداء الى منهج ملائم لها . وذلك التحديد والمنهج يأتى بهما هيوم على نحو ما سنرى . ومن أجل هذا يضيف الفيلسوف الأسكتلندى الى عنوان « رسالة في الطبيعة البشرية » عنوانا عضيرا تفسيريا هو : « محاولة لإدخال المنهج التجريبي للاستدلال في الموضوعات الأخلاقية »، ويبين ذلك بقوله : « كما أن علم الإنسان هو الأساس الوحيد المتين للعلوم الأخرى فكذلك لا بد أن يكون الأساس الوحيد المتين الذي نستطيع أن نقيم عليه الإنسان هو التجربة والملاحظة » (۱) .

وقد يبدو في هذه الصيغة بعض الإبهام ، ولكن لها في فكر هيوم معنى دقيقاً . معناها أنه سيعمل على نقل الفلسفة من المطلق الى النسبى ، وسيحاول أن يقيم العلوم الأخلاقية على غرار العلوم الوضعية ، وسيتخلى عن المبادى والمشاكل التى تتجاوز التجربة ، ملتزما ملاحظة الظواهر وتحليلها والبحث عن قوانينها . ومقصد هيوم بالإجمال أن يحاكى في العلوم الأخلاقية منهج « نيوتُن » الظافر في « الميكانيكا السهاوية » وفي علم الطبيعة ، وأن يقضى مثله على التقاليد والمناهج الضارة بالعلم ، وأن يحصل أخيراً على نتائج لا يستطيع أحد المنازعة فيها .

<sup>(</sup>١ً) هيوم: « رسالة في الطبيعة البشرية » (مقدمة) .

# محاكاة منهج « نيو تُنْ» في منهج الاستدلال التجريبي :

لقد كان لا كتشافات « نيوتُن » وبراهينه خلال القرن الثامن عشر أثر كبير على العقول. فلم يكد ينجو من ذلك الأثر أحد في أوروبا ، من قُلْتير بفرنسا ، ومن الديكارتيين الذين كانوا يصرون على نصرة مذهبهم ومعارضة نظرية الجاذبية ، إلى أساتذة « كانْتْ » في ألمانيا ، وإلى « كانْتْ » نفسه ، وقد كان من كبار المعجبين بنيوتُنْ . والحق لقد كانت اكتشافات نيوتُنْ في الميكانيكا السماوية جليلة القدر ، وكانت البراهين الرياضية التي أدلى بها عنها حاسمة ، وكانت التطبيقات التي استخلصت منها للملاحة عظيمة القيمة . وكان لابد لذلك الإعجاب أن يؤدي إلى محاولات كثيرة في محاكاة النظرة : فلو أننا اتخذنا الاحتياطات اللازمة وطبقنا على العلوم الأخرى المنهج الذي استخدمه « تيوتُنْ » في « الفلسفة الطبيعية » أفلا نستطيع هنا أيضاً أن نصل إلى أوثق النتائج وأنفعها للإنسانية ؟

\* \* \*

ذلك ما اعتقده هيوم ككثيرين غيره . ولكن منهج « نيوتُنْ الوضعى » (١) كان أعظم ماراق هيوم ، فأراد أن يدخله هو بدوره في بحوثه الحاصة . كان ديكارت وأغلب الديكارتيين \_ وهم السلف المباشر لنيوتُنْ \_ يرون أن الميكانيكا والفيزيقا والفلاك وعلوم الطبيمة عموما ، متصلة اتصالاً وثيقاً بالميتافيزيقا . وكان ديكارت يرى أن أعم قوانين الظواهر تستخلص مباشرة من كال الله (٢) . وكان طبيعيا أن يتأثر

Léon Bloch, La philosophie de Newton, 1908 (1)

<sup>(</sup>۲) انظر کتابنا: « دیکارت » ص ۷۹ \_ ۸۰

المنهج بتلك النظرة إلى العلوم: ففكرة المبادئ العامة التي تسيطر على جملة العلوم ، أى فكرة علم كلى ، يلائمها عند ديكارت فكرة منهج هو أيضاً كلى استنباطي بماهيته ، وليس فيه للتجربة ، علىشدة الحاجة إليها ، إلاَّ مكان ثانوى . أما «نيوتُنْ» فقد نهج نهجا آخر : درس طوائف الظواهر ، كل ظاهرة على حدة مع خواصها ( فلكية وطبيعية وكيميائية الخ ) ، وبدأ في كلطائفة بملاحظة الظواهر ، فوصل إلى تحديد قوانينها . وهو عارف بما للآلة الرياضية من قوة . وهو يستخدمها ، ولكنه يعلم أيضاً أنها ليست إلا أداة. من أجل ذلك وجدناه يتخلى عن فكرة منهج كلى مستخلص من الرياضيات وإنما يبحث لكل نوع من الظواهر عن عمليات المهج التي يكون من شأنها إظهار الروابط بين الوقائع وإعطاؤها تعبيراً بالـكم ما أمكن ذلك . وبيْنا نظريةُ الدُّوامات<sup>(١)</sup> عند ديكارت هي بعدُ نظرةُ في الكون افتراضيةُ محضة، . نجد « نيوتُنُ » يقنع بحل مشاكل الميكانيكا السماوية ، ولكنه يبرهن على مايقدم من حلول . ويلاحظ هيوم أنمبدأ القصور الذاتى فى الميكانيكا السماوية يأتى منالتجربة؛ وبهذا المعنى يفسر هيوم « المنهج التجريبي للاستدلال » ويستبعد من العــلم كل مالا ينطبق عليه ذلك المهج .

وإذن فهيوم يرى أن العلم النيوتونى علم متين ، لأنه لايبحث إلا عن العلل الصحيحة التي يمكن التحقق منها مباشرة أو بالواسطة ، ولأنه أيمسك عن كل افتراض يخرج عن رقابة التجربة . وعلم نيوتُنْ لا يزعم الصعود إلى المبادئ الأولى وإلى الماهيات ، وإنما يرضيه أن يحدد قوانين خاصة ، وأن يردها إلى أخرى أعم منها،

<sup>(</sup>۱) انظر كتابنا: « ديكارت » ص ۲:۲

وهذه بدورها إلى أعم منها ، بحيث يصح انطباقها على عدد كبير من الظواهر ، كما حدث مثلاً فى قوانين سقوط الأجسام الثقيلة وفى حركة الكواكب حول الشمس والقمر حول الأرض الخ . وإذن فالفلسفة الطبيعية قد بلغت من النضوج أن أضحت لاتبحث عن تفسيرات مطلقا . ولقد يعوض عن تواضع مزاعمها وثوق منهجها ويقين نتائجها . وإذا فُسرت اكتشافات « نيوتُن » على هذا النحو كانت شاهداً ومثالاً فى وقت واحد : شاهداً على مايستطيعه المنهج التجريبي متى تُصور موضوع العلم تصوراً طبيعياً ؛ ومثالاً للعلوم الأخلاقية إذا أرادت أن تخرج من حالها الراهنة وأن تسير إلى تقدم حاسم (١) .

وهذه العلوم تعتمد كام على علم الإنسان. وإذن فعلم « الطبيعة البشرية » هُو الذي سيقيمه «هيوم» بادئ الأمر على المثال الذي أقامه « نيوتُنْ » ، وسيعطيه أولاً الحدود الوضعية . أما ماهية النفس فليس جهلنا إياها أقل من جهلنا ماهية الأجسام . وما تعرفه الفلسفة الطبيعية عن الأجسام إنما أتاها من الملاحظة وتحليل الظواهر . وكذلك « بستحيل أن تُتصوَّر قوة النفس البشرية وصفاتها إلا بتجارب مضبوطة دقيقة ، وبملاحظة الظواهر الخاصة الناتجة من الظروف أو المواقف التي تكون فيها » فنحن لانستطيع أن نذهب إلى أبعد من التجربة . وكل فرض يزعم اكتشاف الصفات الأصلية القصوى للطبيعة البشرية يجب أن نرفضه بتاتاً ، وأن نرى فيسه ادعاءً باطلاً ووها كاذبا .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر هيوم : « بحث فى العقل الإنسانى » ، القسم الأثول فقــرة ٩ (ص ١٤ طبعة Selby - Bigge)

أما وقد نقل هيوم منهج نيوتُن الوضعى إلى علم الطبيعية البشرية فقد استخلص منه نتائج بعيدة المدى: حذف أجزاء بأكلها من ذلك العام على نحو ماكان يُتصوّر حتى ذلك الحين. وأبى أن ينظر في طبيعة النفس الروحية نظرا عقليا. وقضى في نظرية المعرفة على المطلق وعلى الأوليات (a priori) وما إليها. وقرر أن النفس لا تعرف شيئاً عن ذاتها ولا عن الأشياء الحارجية. وأن الطريق الوحيد الذي ينبغى لعالم النفس أن ينتهجه هو ملاحظة الظواهر وتحليلها. ويرى هيوم هاهنا أن علم الإنسان لابد له أن يسير على غرار الفلسفة الطبيعية.

فالفلسفة الطبيعية عند « نيوتُنْ » قد عدات عن الفروض التي لا يمكن التحقق منها ، مهما يكن لها من جاذبية ؟ ولم تعد تبحث في أن تعرف عن الأجسام إلا ما يمكن أن يشاهد فيها بالملاحظة وبالتجربة (۱) أو مايستنتج استنتاجا سائغاً من التجرية . وعلم الإنسان سينهج هذا المنهج نفسه . وقد يكون هذا أشد عسرا : قإن من العادات المتأصلة لدى الناس مايتعارض وذلك المنحى ؟ ثم إن الفلاسفة دأبوا على النظر العقلى في النفس وفي روحانيتها وفي جوهريتها الخ ، ومن أجل ذلك لم يستطيعوا أن يقيموا للطبيعة البشرية علما . أما هيوم فيزعم أن باستطاعته أن يصل إلى ذلك العلم : لأنه قد استبعد المشاكل التقليدية التي ليست علمية ، وأمسك عن كل افتراض مالم توح به الوقائع وتكفله و تحققه .

فهيوم لا يدرس إذن إلا الظواهر (phenomena) . ومذهبه في الظواهر ليس

<sup>(</sup>١) سنعرض لمعنى «التجربة » عند هيوم فيما بعد .

قائما على حجج ميتافيزيقية، ولم يزعم هيوم قط أن يحل مشكلة «الأشياء في ذاتها » ولكن مذهبه في الظواهر له معنى منهجي محض كما هو الحال عند العالم الطبيعي . وتلك النظرة الوضعية لعلم الإنسان لاتتضمن حلاً لأى مشكلة ميتافيزيقية : لأننا لو نظرنا في شيء آخر غير الظواهر فذلك معناه أننا تخلينا عن فكرة علم للطبيعة البشرية قائم على غرار العلم النيوتوني ، وكأننا بهذا قد عدنا إلى الفكرة التقليدية عند الفلاسفة ، تلك الفكرة التي لم يسفر عنها وقتئذ إلا نتائج ضئيلة هزيلة جدا .

وإذن فهيوم يريد أن يُدخل في العلوم الإنسانية روح المهيج الجديد الذي يسميه: « منهج الاستدلال التجريبي » . أما عمليات ذلك المنهج ، فوضوع العلوم الإنسانية لايسمح باستعارتها كما هي من العلوم الأخرى . ذلك أننا إذا كنا بصدد ظواهر اجتماعية وأخلاقية لم نستطع أن نقوم بتجارب كما في علم الطبيعة والكيمياء؟ كما أنه لامحل هنا لاستعال الآلة الرياضية ، ولا قِبَل للفيلسوف في أغلب الأحيان إلا بتجارب تقدمها إليه الحياة نفسها ، في الجماعة التي تحيط به ، وفي التاريخ ، إذ تبين له الناس في ظروف وفي مواقف محتلفة : فهويستطيع أن يلاحظ بأ كثر قدر ممكن من الدقة كيف تتغير عواطفهم وأفكارهم ونظمهم الاجتماعية وأعمالهم بتغير تلك الظروف والمواقف .

## مسلمات منهج هيوم:

وهنالك اعتباران هامان يسيطران على استمال هيوم لذلك المهج:

ا حمو يسلم بأن الطبيعة البشرية ثابتة فى جميع الأمكنة وجميع الأزمان ،
 ويرى كما يرى « فُنْتِنل » أن الفرنسيين والإنجليز من أهل عصره يشبهون اليونان.

واللاتين من أهل العصور القديمة ، كما تشبه أشـجار النخيل فى بلادنا اليوم أشجار النخيل التى كانت تنبت منذ ثلاثة آلاف عام . ويرى أن الإنسان فى كل مكان يتأثر، على صورة واحدة ، بالمثيرات الفيزيقية والأخلاقية : فانفعالات الحب والأنانية والحسد والحوف كلها منشؤها عنده أشياء واحدة وكلها بجرى فى تيار واحد . وهذه القضية المسلَّمة سنجدها بعد عند « أوچست كُمت » . وهى وإن كانت لا تتنافى مع التقدم إلا أنها أشبه بالمرحلة الأولى التى يبدأ منها البحث عن العلل . فإذا اختلفت الأخلاق والعادات والأنظمة والأديان فى المجتمع البشرى فذلك الاختلاف ينبغى أن لا يُنسَب الى طبيعة الإنسان ، لأن طبيعته واحدة ، بل الى اختلاف الظروف الخارجية والداخلية (منجو وكثافة سكان ونظام اقتصادى الخ) وإلى تاريخ كل مجتمع .

• ٢ — وهيوم يستعمل الاستبطان أو التأمل الباطني (Introspection) ولا يقيم وزنا لما يوجّه الى هذا المهج من نقد لأنه يراه منهجالاغنى عنه . أمن المستطاع الحصول على وقائع التجربة الباطنة بدون هذا الطريق ؟ ولكن ليس يلزم من هذا أن يكون الاستبطان آلة من آلات الملاحظة خالية من العيوب ، ولا أن يكون عملية من عمليات المنهج . وهيوم نفسه ينبّه الى ما به من نقص . ومن أجل هذا يكرر القول بضرورة « التقاط تجاربنا في ذلك العلم بملاحظة الحياة البشرية بانتباه ، مما يحدث بالعالم في مجراه العادى ، وفي سلوك الناس عند اجتماعهم ، وفي سئونهم ومسراتهم وأحزانهم » (١) .

## طرافة منهج هيوم :

واكن ليس هذا موضع الطرافة في منهج هيوم ، وإنما طرافته في بذله الجهدَ لاحتذاء مثال العاليم الذي يجمل قاعدته الأولى أن لا يفترض فىالظواهر إلا ماتسمح له به التجربة بأن يشاهده فيها . وكذلك هيوم ، حين بدأ علمَ الطبيعة البشرية بدراسة الذهن ، قد أحجم عن كل افتراض صريح أو مستتر عن ماهية النفس أو عن نشاطها . وفي هذا الموضع يبدو التباينُ واضحاً بينه وبين سلفه : نرى « لوك » و « بركلي » فى نظرياتهما فى الذهن ونظرياتهما فى الأفكار ، يمرفان ما بين العقول المتناهية والعقل اللامتناهي منءلاقات ، ويعرفان أن فينا مبدأ مفكرا روحيا واحدا لا يفني . وهنالك ميتافيزيقا بأسرها شبه عقلية وشبه دينية قد استترت وراء نظراتهما البسيكولوجية . وهمايمرفان أيضاأنه إذا كان تحليلهما للوقائع الممطاة فى التجربة صحيحا وافيا فلا بدأن يجيُّ موافقًا لتلك الميتافنزيقًا : لأن الحقُّ كيف يكون مضادًا للحقُّ ؟ ولـكن إيمانهما مِذَا يجعلهما لا يتنهان الى ما قد يكون في تحليلهما من نقص وما بالنظرية من ثغرات. وما داما يجدان المسائل الأخيرة حلولاً فهما يستطيعان أن يصوغا جملة المسائل الأخرى في نظام تطمئن اليه النفوس في الظاهر . وهذا هو ما يراه هيوم شيئا لم يبلغ بعدُ مرتبة العلم . فإذا أردنا أن تُندخِل في العلوم الأخلاقية « المهج التجريبي للاستدلال » وجب علينا أن نبدأ فنمنع أنفسنا من كل افتراض وكل اعتقاد سبقى من قبيل الاعتقادات الميتافيزيقية ، أي لم يمحص ولا يمكن تمحيصه . وقد كان في مراعاة هيوم لتلك القاعدة ما يكنى للوصول الى علم للطبيعة البشرية ، وعلى الخصوص الى نظرية في العقل قد أحلته منزلة لم يدنُ منها سلفه المباشرون . وهيوم يشعر شعورا قويا بما في نظريته من جدة وبما ينتظر لها من معارضة واحتجاج. وهو يقول في هدذا: « لقد راعني أن جعلتني فلسفتي في وحشة وعزلة قفراء: يخيّل إلى أنني شخص غريب وحشى الطباع ، نبا عنه الناس ويئسوا منه ، فهو لا يستطيع أن يعيش في المجتمع . . . لقد تعرضت لسخط الميتافيزيقيين والمناطقة والرياضيين واللاهوتيين أيضا . فما عجي أن يسومني الناس هواناً وعدواناً!» (١) لعل في هذه العبارات مبالغة غير قليلة ، ولكنها تدل على أن هيوم قد أوغل وحده في طريق بعيد عن الطرق المعبدة . ولكن هيوم على الرغم من هذا لم يكن ممن يحتقرون العادات ويخرجون على التقاليد ويبحثون عن المفارقات. بل تراه على نقيض ذلك يحلو العادات ويخرجون على التقاليد ويبحثون عن المفارقات. بل تراه على نقيض ذلك يحلو العادات وخرجون على التقاليد ويبحثون عن المفارقات. بل تراه على نقيض ذلك يحلو العادات و كيف ما يخالف في الأخلاق مألوف الناس وشعورهم العام لا يمكن أن يكون والتي هي مفتاح لسائرها أن ينساق إلى نظرية هي باعترافه خارجة عن المألوف ؟

مرجع هذا إلى أنه أولاً أراد أن يراعى قواعد منهجه، فأمسك عن افتراضات كانت تنطوى على ما يدعم فلسفة سلفه، وثانيا أنه على الرغم من أنه استعار منهم غالب الأمر صور المشاكل قد وضع مسائل كثيرة طريفة : فهو قد يبدو باحثا مثل «لوك» عن أصل الأفكار ، ولكن فضلاً عن أن تعريفه ليس هو تعريف «لوك» نجده يفهم مشكلة نشوء الأفكار على نحو مخالف للوك؛ فهو لا يعنيه أن يبين في أى لحظة تظهر فكرة ما في الذهن ؛ ثم هو لا يقنع « بمجرد المنهج التاريخي » الذي اطمأن اليه

<sup>(</sup>١) هيوم: «رسالة في الطبيعة البشرية » الباب الأول الجزء الرابع القسم السابع .

« لوك » كل الاطمئنان . إن بيان نشوء الأفكار هو في حقيقة الأمر عبارة عن تفسيرها ؛ فلابد من إثبات حقيقتها ، أى لا بد \_ في لغة هيوم \_ أن نبين أى الآثار مطابقة لها . ولا بد في بعض الأحوال من تسويغها ، أى أن نبين أساس القيمة الموضوعية التي لها في نظرنا . فنحن نرى أن هيوم إذ يثير هذه المشكلة الأخيرة يسلك طريقا مجهولاً لم ينتبه « لوك » إلى أهميته ولا إلى وجوده ، وإن كان قد سلكه أحياناً عن غير قصد ولا وعي . ومهما يكن الأمر فإن وضع المشكلة الفلسفية وضعاً نقديا لم يكن شيئا مصرحا به عند «لوك» ؛ وإنما يظهر صراحة عند «هيوم» : ولا هيوم يضع المشكلة وهو متنبه اليها ، عارف أنه يضعها . ولم يفعل « لوك » هذا ولا خطر بباله أن يفعله .

#### « ُالتجربة » عند هيوم :

يتحدث هيوم عن المنهج التجريبي للاستدلال . فها معنى التجربة عنده ؟ يستعمل هيوم لفظ « التجربة » في معنيين متميزين ، وهو نفسه ينبه القارى؟ الى ما بين المعنيين من اختلاف :

(1) كل فكرة عند الإنسان تطبع في ذهنه أثرا (Impression) أو حالة أولى ، أي تفيد أن لشيء أو لمؤثر خارجي أثرا على حواسنا . والفكرة (Idea) هي حالة ثانية أو صورة أو نسخة لذلك الإحساس . فهيوم يقابل بين « الفكرة » و « الأثر »: أما الأثر فهو كل ظاهرة نفسية حين أول ظهورها ، والفكرة هي رجوع الصورة الباقية من هذا الأثر . وهذا هو التقابل بين الإحساس والصورة الذهنية . ومعني هذا بمبارة أخرى أن جميع أفكارنا تأتي من التجربة ، وهو المعنى الأول من معاني التجربة، وهو يقابل حصول الأفكار « أوليا » (a priori) في الذهن .

(ب) ومن جهة أخرى الحقائق التي في متناول أذهاننا على نوعين : فنها ما تحصل عليه بمجرد النظر في أفكارنا وفي علاقاتها أو بتحليل مضمونها . مثال ذلك فظريات الحساب . ومنها ما يتعلق « بالوقائع » والحوادث التي تقع في الحياة وفي التاريخ ، وقد نكون شهود عيان لها ، وقد تحدث دون أن نتنبه إلى حقيقتها أو ضرورتها . وهيوم يسمى جملة هذه الظواهر أيضا « تجربة » .

## نقد هيوم لفكرة العلية:

ولقد كان « هيوم » ، باستماله لفظ التجربة في هذا المهني المحدود ، أول من وضع المشكلة النقدية ، فتساءل كيف تكون التجربة ممكنة ؟ وعلى أى شيء تقوم الحقائق التي لا ننالها بالحدس ولا بالبرهان ، ومع ذلك تبدو لنا مما لاشك فيها ؟ ومن أعطانا الحق في القول مثلاً بأننا إذا صعدنا الى طبقات الجو العليا ، ومعنا بارومتر ، فإن عمود الزئبق ينزل كلما صعدنا ، وبنسبة يمكن معرفتها بالضبط قبل صعودنا ؟ الواقع أننا في هذه الحالة وفي مثيلاتها على ثقة من الاقتران الضروري الموجود بين الظواهر . ولكن من أين جاءتنا تلك الفكرة عن الاقتران الضروري ؟ أبمقدورونا أن نباتن ما لها من قيمة موضوعية ؟

ظن البعض أن هيوم قد شك في نظام الطبيعة ، بمهنى أنه شك في أن الظواهر تحكمها قوانين وتخضع لمبدأ العلية . وهذا غير صحيح ، فإن هيوم نفسه يكتب الى أحد مراسليه : « اسمح لى أن أقول لك إننى ما قلت قط قولا سخيفا كهذا : إن شيئا يمكن أن يحدث « بدون علة » ، وإنما قلت إن يقيننا بخطأ هذه القضية لا يأتى من الحدس ولا من البرهان »(١).

Burton, Life and correspondence of David Hume. I, p. 97. (1)

ستشرق الشمس غدا في وقت معلوم ؟ وما خطر ببال هيوم أن يشك في هذا ،. وما أراد أن يزعزع من ثقة الناس جميعا في نظام الطبيعة ؟ وكل حركة وكل خطوة يخطوها تفيد إيمانه بذلك النظام . وإنما شغلت باله مسألة أخرى تتصل بنظرية المعرفة: « ما منشأ تصورنا للظواهر مقترنة اقترانا ضروريا ؟ وما معني هـذه الضرورة ؟ » . وتلك مسألة من الأهمية بمكان في نظر هيوم . ولقد أخطأ الفلاسفة خطأ شائنا لأنهم لم ينتهوا إليها . ولو كانوا حاولوا أن يحلوها لـكان تهيأ لهم عن الطبيعة وعن وظائف الذهن أنوار جديدة ، ولـكانوا خلّصوا عـلم الطبيعة البشرية مما علق به من أوهام تحول دون ما يُرجى له من تقدم مطرد .

وبعــد أن قام هيوم بتحليل دقيق في « الرساله » انتهى إلى نتيجة لم تــكن في الحسبان : وهيأن فكرة الاقتران الضروري لامسوّ غلما : لا قَبْل التجربة (أوليا) ولا بَعْدها ( بعديا ): أولاً ، لأنها ليست ناتجة عن حدْس أو يقين مباشر : فإن الاقتران الضروري ليس شيئاً يلمس مباشرة بمجرد النظر في الطواهر . فنحن إذا وجدنا أنفسنا لأول مرة أمام شيء ما شق علينا أن نرى لأى شيء يمكن أن يكون. علة أو معلولاً . وثانياً ، لأن الاقتران الضروري لايمكن البرهنة عليــه كما لايمكن إدراكه إدراكا حسيا . لأنه لو كان يبرهن عليه لـكان عكسه باطلا ومحالا تصوره ، مع أننا نستطيع دائمًا أن نتصور ، بدون أن نرتكب شناعة ، عكسَ علاقة من علاقات. الوقائع:فإننا إذاغطَسنافي الماء مِتْنا لامحالة اختناقاً.ولكن لاشناعة في أن نتصور كائنات عدداً لانهاية له . وإذا قلنا أن الافتران الضرورى بين العلة والمعلول موضع برهنة فقد سلَّمنا بأننا ، قبل كل تجربة ، نستطيع على وجه اليقين أن نتنبأ في العلة بالمعاول. الذي ستحدثه هي نفسها . وليس ذلك التنبأ ممكن إطلاقا : فالبطاطس وحشيشة المحمرة من فصيلة واحدة من النبات فهل كان بمقدورنا أن نعرف قبل التجربة أن إحداها غذاء للإنسان والثانية سم قاتل ؟

وإذن فالاقتران الضرورى بين الظواهر لايُعرف بالحدس، ولا يُبرهَن عليــه «أوليا» (أى بالبرهان المنطقي). وإنما التجربة وحدها تنبؤنا عن «أمور الواقع»: فهى تبين لنا من الظواهر مايرافق بعضه بعضا دائما ، فهى تعرضها علينا في « اقتران مطرد » . ولكن بأى حق ننتقل من الاقتران المطرد إلى إثبات الاقتران الضرورى؟ إن الضرورة التي لم نستطع تسويغها أوليا أو عقليا لايُستطاع كذلك تسويغها بعـــد التجربة . والاستناد على التجربة الماضية لتفسير مالدينا من يقين عن التجربة القادمة أمر لايفلح منطقياً : ذلك أنالظاهرة حين تتبع أخرى للمرة الألف فهذه الحالة الألف ليس لها بالذات شيء مختلف عن الحالة الأولى . فإذا كان من المستحيل علينا أن ندرك في الحالة الأولى الضرورةُ التي تربط التالي بالمقدم ، فنحن لانراها كذلك في الحالة الألف. ومهما يكن عدد الحالات التي شاهدناها من قبل فليس ما يسمح لنا بأن نقرر بأن الاقتران سيتحقق بعدُ في الحالات المستقبلة . ولا نستطيع أن نقرر ذلك إلا إذا استُندنا على تلك الصيغة العامة: « علاقات الظواهر التي لم نلاحظها هي بالضرورة عين الملاقات التي لاحظناها » ، أو « قوانين الطبيعــة مطردة » . ولكن كيف تسوّ غ تلك الصيغة نفسها ؟

أما قبل التجربة أو «أوليا» فهذا مستحيل للأسباب التي بيناها آنفا . وأما بعد التجربة فمعناه أننا نطلب إلى التجربة أن تكون أساساً وضامنا للمبدأ الذي يجبأن تستند هي نفسها عليه !

وإذن فهيوم يرفض قطعا النظرية التي سيقبلها « چون ستوارت ميل » من بعده و«أوجست كمت» أيضاً. يسلم هذان الفياسوفان بأننا نستند في الاستقراء، على المبدأ العام

(لذي يقرر اطراد قوانين الطبيعة ، وأننا نمتىر هـذا المبدأ صالحا للمستقبل صلاحيته للماضي . ولكن هذا المبدأ فما يقولان يستند بدوره على استقراء واسع بطريق «الإحصاء» . ومن حيثأن المبدأ حُقِّق فثبتت صحته في الماضي في حالات لاحصر لهافإن احتمال كذبه في المستقبل يبدو لنا احتمالاً ضئيلاً ضآلة لامتناهية ، ونعتس المبدأ ، عمليا، شيئاً يقينيا . واكن هيوم يعترض على ذلك بمثل مااعترض فلاسفة «الأوليات»أوماقبل التجربة، فيقول: قديكونهذاوصفا بسيكولوجيا لتوقعناللحوادث المستقبلة، ولكنا نقطع بأنه ليس تسويغا منطقيالمبدأ الاستقراء. فإذا كنا لمندركأى اقتران ضرورى في العلاقات المدركة في اللحظة الراهنة فكيف نستطيع، مهما تكن كثرة عدد الحالات التي لوحظت، أن نقرر ذلك الاقتران الضرورى بالنسبة للحالات التي تحدث فىالمستقبل؟ وهيوم يبيّن في فصلين من أطرف فصول «الرسالة» أن مشكلة الرجحان هي بمينها مشكلة العِلَّية (١) . فهذه الصورة من صور « الأمييرِ زْم » \_ أى مذهب التجربة البسيطة \_ لايقبلها هيوم من الوجهة المنطقية كما لم يقبل النظريات العقلية القائلة بما قبل التجربة .

وإذن فمن اعتبار الظواهر «أوليا» أو «بعديا» لانستطيع أن نستخلص شيئاً يجمل الاقتران الضرورى أمرا معقولاً. وعلى الرغم من ذلك نجد فى أنفسنا فكرة الاقتران الضرورى ، ونجد أنها تكاد تكون منطوية فى جميع أفكارنا وأعمالنا ؛ وليست التجربة هي التي تسوّعها، وإنما هي التي تجعل التجربة ممكنة .

## منشأ فكرة الاقتران الضرورى:

فأين إذن نجد منشأ هذه الفكرة عن الاقتران الضرورى؟

يجيب هيوم بلا تردد: «في الذات العارفة ». لو لم يكن بين الظواهر علاقة في الذهن أكثر مما يبدو لها خارح الذهن لما استطعنا أن نمتبرها إلا موجودات منفصلة لا رابطة بينها. وإذن فهنالك مبدأ علاقة قدمته أذهاننا: «وجملة القول أن الضرورة شيء يوجد في الذهن لافي الأشياء. فإما أننا ليس لدينا فكرة الضرورة ، أو أن الضرورة ليست إلا «تهيؤ » الفكر للانتقال من العلل إلى المعلولات ومن المعلولات إلى العلل متى كان لنا تجربة عن اتحادها. ولا أجهل أن هذه الرسالة المفارقة هي من بين جميع المفارقات التي أدليت بها والتي سأدلى بها في هذه الرسالة أشدها عنفاً . . . كأن العلل لاتؤثر على وجه واحد ، سواء وجد أم لم يوجد ذهن يتأملها ويتفكر فيها! . . أليس هذا قلبا لنظام الطبيعة ؟ »(١) .

تبيّن هذه الاعتراضات مبلغ الوضوح فى تقدير هيوم لمدى اكتشافه . والسؤال الجديد الذى يردده هو كيف يكون هذا النظام نفسه ممكنا . ولكن هذا النظام يقوم على قانون العلية الضرورى . وضرورة ذلك القانون لايمكن أن تكون إلا فى الذهن الذى يتمثل الظواهر على اتصال بينها .

وإذن فيُجاب على الذين يتساءلون عما إذا كان «كانْتْ » قد فنّد آراء «هيوم» بأن «كانْتْ » لم يكن عليه أن يفنّدها ، بل بالعكس أن ما أثبته « هيوم » حتى الآن وهو أن رابطة العلية ذات صفة تأليفية ، وأن من المستحيل أن تُفسّر ضرورة تلك الرابطة تفسيراً تجريبيا ـ هذا يقبله «كانْتْ » ويُدخله في مذهبه . وهو كهيوم

<sup>(</sup>١) « رسالة في الطبيعة البشرية » الباب ١ ح ٣ ق ١٠

يضع « الضرورة » فى الذات التى تعرف . ولكن «كانْتْ » يرى أن تلك الضرورة هى خاصة مقولات الذهن، وتلك المقولات «أولية» ، سابقة على التجربة، وهى عبارة عن الشروط العامة الضرورية لكل معرفة بشرية . قد يكون هذا الحل المشكلة النقدية منطويا على اتجاه عقلى لم يتخل عنه «كانْتْ » تخليا تاما أبداً . ولكن ذلك الحل لم يكن على كل حال ليخطر لهيوم الذى تجاهل \_ عامداً \_ « الكلى » ، والضرورى ، و الأولى » بالمعنى الكانتى ، والذى لا يعترف بعنصر للمعرفة مستقل عن التجربة .

#### العيادة:

ولكي يفسر هيوم الضرورةَ الموجودة في الذهن بحث في ناحية أخرى :

عمد الى «المادة» (Custom) فقال: برى ألف ممة ظاهرة تمقب أخرى؛ وهذه الحالة الأخيرة لا تختلف في ذاتها عن الحالة الأولى ، ومع ذلك فين تعرض الحالة المتقدمة من جديد المرة الواحدة بعد الألف لا نستطيع أن لا نتوقع ظهور التالية . ونقدر أن هذا الظهور ضرورى ، ونقول أن الحالة السابقة هي علة التالية . فالفرق بين الحالة الأولى والحالة الواحدة بعد الألف يأتى إذن من أن العادة قد ثبتت بين فكرتى المقدم والتالى ما يسميه هيوم « انتقالا ميسورا » ، انتقالاً عفويا لا سبيل الى تفاديه ، أو بالإجمال ترابطا (Association). وترابط الفكر ات هذا الذي هو بمثابة «قوة رفيقة » يقوم في المجموعة الذهنية بمهمة شبيهة بمهمة الجاذبية في المجموعة الشمسية . وكما أن « نيوتن » قد أحسن إذ أبى أن يتجاوز بعض القوانين التي هي الشمسية . وكما أن « نيوتن » قد أحسن إذ أبى أن يتجاوز بعض القوانين التي هي أعم ما أمكنه ، إثباته ولم يُرد أن «يفسر» الجاذبية ، فكذلك هيوم الذي يحتذى مثال نيوتن ، يرى نفسه موفقا إذا استطاع أن يرد الى المبادى والعامة جدا ، وهي مبادئ ألمادة والترابط ، خصائص المعرفة في «أمور الواقع » (Matters of fact) ؛ وأمسك

عن « تفسير » العادة والترابط . وإذا كان الموقف الوضعى عبارة عن التخلى الله المبحث عن المبادئ المعلقة والاقتصار على « التفسيرات » النسبية ، فهذا المعنى يكون هيوم هنا من الوضعيين .

ولكن سرعان ما يعرض لنا إِشكال: إذا سلمنا أن مبدأ العلاقة الضرورية بين الظواهر ، ذلك المبدأ الذي هو فينا ، يتولد من العادة ومن الترابط ، فكيف يتأتى أن يكون للمادة وللترابط تلك الميزة في بعض الحالات دون البعض الآخر ؟ فمثلا قد يكون بعضُ ما بين الظواهر من ترابط بالتجاور مألوفًا لدينا جــد الألفة فيمرض لنا مرات كثيرة جداً ، ومع ذلك فنحن لا نرى له إلا قيمة « ذاتية » وننسبه الى خيالنا ولا نعتقد أنالظواهر متصلة بعضها ببعض لأننا نتمثلها معا . ولكنا إذا كنا بصدد العلاقة العلية لم نتردد في الجزم بأنها ضرورية ضرورةً موضوعية وأن شأنها كذلك عند جميع الأذهان . وهنا تدخل نظرية من أدق نظريات هيوم وهي تحليل ما يشير اليه بلفظ (Belief) . وهذا اللفظ ُيترجم عادة بلفظ «معتقد» ، ولكن «هيوم» يعنى بهذه الكامة أمرين معا : « الشعور » و « حكم الموضوعية » : لأنه يريد أن يبيّن أننا إذا كنا « نحكم » على بعض العلاقات بأنها موضوعية فذلك لأننا نشعر بها شعورا مخالفا لشمورنا بغيرها . فهنالك تمثَّلُ نعرف أنه خيالى لا حقيقة له، وتمثِّل آخر نراه صحيحاً صحة موضوعية ، وهما و إن تشابها في فحواها إلا أن هنالك فرقا بينهما من حيث القوة والجدة واللون والمتانة ، وبالإجمال ها لا يؤثران عندنا « أثرا » واحدا ولا نشمر مهما على وجه واحد.

ويفرق المناطقة بين التصور والحكم والاستدلال؛ وهذا باطل في نظرهيوم: فان مجرد تصورشيء وتصوره موجودا والجزم بأنه موجود ، كل ذلك أمر واحد، بمعنى أن تمثل

الشيء على أنه موجود لا يحتوى على شيء أكثر مما في مجرد تصوره (١). وكل ما في الأمر أنه في حالة الجزم بوجود الشيء أخذ التمثيلُ الطابع البسيكولوجي الذي للمعتقد (Belief) ، فشعرت به الذات ، على ذلك الوجه الخاص الذي لا سبيل إلى تعريفه والذي لا يخطئ الإنسان فيه ، فحمل طابع الموضوعية . غير أنه لكي يشعر الإنسان بذلك الممثل على ذلك الوجه لا بد من تحقق شرطه، وهو أن يكون متصلاً بإحساس بذلك الممثل على ذلك الوجه لا بد من تحقق شرطه، وهو أن يكون متصلاً بإحساس حاضر راهن اتصال علية مباشرة . وينتقل شعور الموضوعية خلال جميع الحالات المتوسطة إلى الفكرة المترابطة ترابط علية ؛ ولكنه لا يكاد ينتقل في الصور الأخرى من صور الترابط .

ولا نستطيع الخوض فى تفاصيل تلك النظرية الدقيقة التى ترينا هيوم شديد الانتباه إلى ما فى تغير الحالات العقلية من فروق ودقة ألوان ، تجعل من العسير أن نعبر عنها باللغة .

#### خطوط نظرية بيولوجية غائية:

مهما يكن فى تلك النظرية البسيكولوجية من متعة وطرافة ، وعلى الرغم من إصرار «هيوم» على انتهاج سبيل العلماء فى التمسك بما تسمح الوقائع بتمحيصه وتحقيقه ، فقد كان من العسير عليه، وربما كان من المستحيل عليه، أن يعالج مشكلة « امكان التجربة » مع الترامه وجهة نظر الوجدان الفردى لا يخرج عنها . إن من الأمور الواقعية أن أحكام التجربة تبدو لنا مقبولة لدى الجميع ؛ ومن الأمور الواقعية أين العرورية التي تقوم فى ذهنى تطابق نظام الظواهر التي تتبابع فى أيضا أن العلاقات الضرورية التي تقوم فى ذهنى تطابق نظام الظواهر التي تتبابع فى

<sup>(</sup>١) «رسالة الطبيعة البشرية» ب ١ ج ٣ ق ٧ هامش .

الطبيعة . فترى هل يأبى « هيوم » أن يفسر ذلك ؟ المرتبتان فى نظر « كانت » غير متوازيتين ، وهما فى صميم الأمر مرتبة واحدة ، ما دامت قوانين الذهن التي هى فى الوقت نفسه القوانين المكو نة لكل طبيعة ، ممكنة عند البشر . ولكن هيوم لا يخطر بباله نظرية من قبيل نظرية كانت النقدية ( الشارطية الأولية ) ؛ وأكبر الظن أنه ماكان ليقبل أن ينهج ذلك السبيل ، وإنما نجد لديه بدايات لنظرية ذات صبغة غائية وبيولوجية . وهو يلمتح إلى افتراض « اتساق مقدر من قبل بين مجرى الطبيعة وتتابع أفكارنا . . . وأولئك الذين تنشر ح صدورهم لا كتشاف العلل الغائية وتأملها ، يجدون هنا متسما لإعجابهم وافتنانهم » (۱) .

لم يكتب « هيوم » هـذه الجمل على سبيل التهكم كما قد يتوهم البعض ، وإنما كان الرجل حقا في منتصف الطريق بين اعتبار العلل الغائية بالمعنى الدقيق وبين المبدأ الوضعى لشروط الوجود . وإننا لنجد لديه فقرات كثيرة لا يخلو فيها من أن يلاحظ حكمة الطبيعة وتدبيرها وخيرتها واستخدامها الوسائل المأمونة لبلوغ غاياتها : وكثيراً ما تحل « الطبيعة » عنده محل العناية ، وإن كانت مخلصة من المهنى الدينى . على أن إعجاب هيوم « بالطبيعة » الخيرة ، ذلك الإعجاب المزوج بالثناء والعاطفة ، أحيانا شيئا يلائم ذوق القرن الثامن عشر عموما . فهذ المعاصر لروسو ولكائت لا يخلو هو أيضا من أن يقدر الدليل الغائى على وجود الله ويراه أجدر الأدلة بالاحترام . ولكن هيوم يتحدث بلغة أخرى في أغلب الأحيان ، فتراه يكتب مثلا : « من العبث أن نكثر من الكلام عن استمال الأجزاء في الحيوان وفي النبات ، وعن الملاءمة العجيبة التي بين بعض تلك الأجزاء وبعضها الآخر . أحب أن أعرف كيف يستطيع حيوان

<sup>(</sup>١) « هيوم : بحث في القعل الإنساني » . القسم الحامس ( في النهاية ) .

أن يميش بدون تلك الملاءمة. ألسنا نرى إنها لو وقفت لهلك توا، ولأخذت المادة التي يتركب منها شكلا جديداً ؟ » (١) . وإذن فبدلاً من العلل التي تشهد بوجود فكر منظّم خيِّر ، ينبغي ألا نرى إلا شروطا للوجود إذا توافرت عاشت الكائنات الحية وبق نوعها ، وإذا تغير شرط أوأ كثر منها تغيراً يتجاوز بعض الحدود انعدمت تلك الكائنات وفني النوع .

وإذن فالملاءمة التي طالما كثر الإعجاب مها لن تـكون إلاَّ اجتماع كل الشروط التي لا غني عنها لوجود الأجسام العضوية . ألا يجدر أن نعد منها عند الحيوان غرائزه وعند الإنسان غرائزه وعاداته التي لولاها لقضت عليه الأخطار التي تتهدده من كل جانب ؟ وإذا كان الأمركذلك فلعل العادات العقلية ، التي يسممها الفلاسفة العقلَ ، أن تكون أحد شروط الوجود ، وكأنَّنها ملاءَمةٌ هيأتها لنا العناية الإلهية، وربما كان من اللازم ، لكي يعيش النوع الإنساني ولكي ينمو ويزكو ، أن تَكُونَ العادةُ الَّتِي درجنا عليها من الربط ربطا ضرُّوريا بين ظاهرتي العلة والمعلول ، نوعاً من الغريزة عند الأذهان الإنسانية. ليس أدل على أن ذلك هو فكر هيوم من تقريمه بين عقل الإنسان وبين عقل الحيوان . فيو يقول أيضا إن الطبيعة حكيمة غاية الحكمة، متبصرة إلى أقصى حدود التبصر : ومن أجل ذلك لا يمكن أن تكونقد أسندت وظيفةً بلغت ذلك المبلغ من الأهمية ( معرفة الربط بين العلة والمعلول ) إلى ملكة شديدة الضعف كثيرة التعرض للخطأ كملكةالاستدلال . وإنما لجأت في هذا الأمر الى ملكة هي أدنى الى الفطرة وأقرب الى الوظائف العضوية والحيوية : وهي العادة . ألسنا نرى أثر العادة عند الأطفال وعند الحيوان كما نراه عند

<sup>(</sup>۱) هيوم: « محاورات في الدين الطبيعي » ، ۸

الكبار ؟ وبالإجمال لو صح أن نسمى البيانات الوجيزة الواضحة التى قنع بها هيوم نظرية تامة ، لقلنا إنها نظرية ذات صبغة بيولوجية بينة . وهى تبدو بشيراً بنظريات قريبة منها ، وإن كانت أمعن منها في المجازفة مثل نظريات الفزيو قراطيين (الطبيعيين) ومدرسة « آدم سمث » و « سپنسر » و « أدانتك » (Le Dantec) وغيرهم .

ولكن هيوم لم يزعم مطلقًا حين قرَّب على هذا النحو بين الذهن وبين الوظائف الحيوية ، أن يكتشف صميم الفكر ، وإنما أراد أن يبين أن الفكر ــكالحياة وكالقوى التي تعمل في المادة ـ مجهول لنا في صميمه : تلك أمور تقدمها لنا التجربة ، وتفسيرها فوق متناول الدهن الإنساني : « إِن مسبارنا يقصر عن أن يسبر أغوارا كهذه » . إن الميتافيزيقيين يظنون أن بإمكانهم أن يفسروا الحقيقة كلها بادئين من الفكر (١). ولكن ما الفكر! « إن هذا النهيج الضئيل في المخ » كما يسميه هيوم في «المحاورات» ليس أكثر ولا أقل خفاء من التوالد والوراثة والجاذبية : فمن حيث أن الفكر يميننا على أن نصوغ أحكاما تجريبية ، أى أن نحكم على العلل بمعلولاتها أو بالعكس ، فهويشبه أن يكون وظيفة عقلية يشاركنا فيها الحيوان، وإن كان الفكر قدبلغ نموه عند الإنسان مبلغاً لا مثيل له عند الحيوان . ويبدو إذن أن حصول الفكر يكون بمقتضى ملاءمة ٍ لا غنى عنهـا . ويقف هيوم إذ يصل الى هذا الموضع : لأن منهجه الوضعي يمنعه من محاولة المضيّ الى أبعد منه . ولكنه راضٍ عن نظريته لأمرين : أولاً لأن فيهـــــا تقدما حاسما لعلم الطبيعة البشرية الذى تمتمد عليه جميع العلوم الأخرى ؛ وثانياً لأنهــا تجمل من المستحيل وجود نظرية معرفة تقوم على المبادئ

<sup>(</sup>١) قد يشير هنا إلى ديكارت والديكارتيين.

المنطقية المزعومة . وإذن فهى قد خلصت الفلسفة من النظريات الماطلة المقلية والقضايا المهمة اللفظية التي كان من شأنها أن تعمل على إشاعة الخرافات الدينية القريبة منها .

# تشكك هيوم :

يصحلنا بعد الذي رأينا أن نتساءل عما إذا كان هيوم شاكا ؟ نعم إنه كثيراً مايخلع على نفسه هذا اللقب. ولكن أكبر الظن أن طلبه لراحة البال دعاه إلى أن يفضله على غيره من الأسماء التي كان من الممكن أن يسمى بها. ثم إن هيوم لم يكن يعتقد أن من الناس من كان شاكا حقا وبالمعنى الكامل الذي يدل عليه لفظ الشك، وأن الرجل الذي يتوقف ويمتنع عن إطلاق الأحكام في جميع المواطن وعلى جميع الأمور إنما هو رجل لم يولد بعد . بل إنه لامحل لمكافحة تلك الفلسفة المزعومة (فلسفة الشك) ؛ ومن حاول ذلك كمن أراد أن ينازل خصما وهميا لا وجود له . إن الطبيعة تحملنا على أن نتنفس . ومن أراد أن يمسك عن التفكير لم يستطع اليه سبيلا .

وهـذا حق على الخصوص فى مذهب لا يجعل الوظائف العقلية الكبيرة خاضعة للتفكير ، بل يراها تؤدى مهمتها كالغريرة بنوع من الضرورة الطبيعية . وإذا كان هيوم يسمى نفسه شاكا، فالغالب أن ذلك بالقياس إلى سائر الفلاسفة : فإنهم يضعون مبادئ لا سبيل إلى تمحيصها ، ويقنعون باستدلالات هى غالبا لفظية ، ويتفلسفون عن عالم عقلي هو مكان الماهيات والمعانى ، ويتكلمون عن قوى الطبيعة وعن النفس وعن الذات وعن الله وما إلى ذلك ، في حين أن هيوم لم يصل حتى إلى معرفة ماهية المعلة . وهو لا يقنع بعدم الإجابة على الأسئلة التي أثارها الآخرون ، بل يحلو له أن يبين أن تلك الأسئلة لاسبيل إلى حلها عند الذهن البشرى : إنها شديدة العلو شديدة

الخفاء ،وهو يقول: «إن العلل الأولى وإن المبادئ القصوى قد بعدت كل البعد عن اطلاع الإنسان ومباحثه . »(١) وإذا كان هيوم يحلو له أحيانا أن يذكر الحجج التقليدية لدى الشكاك، فقصده داعًا هوأن يخفف من غلواء الميتافيزيقيين الدجماطيقيين ( المطمئنين إلى أن بالإمكان الوصول إلى اليقين ) . نعم إن الطبيعة نفسها تصنع الميتافيزيقيين ، أى أنها تمنح بعض الناس ، من بين ملايين سواهم ، رغبة خاصة فى الاستطلاع، وحاجة ملحة إلى تبرير اعتقاداتهم العقلية القصوى ومعرفة أسسها . إنها ملهاة جذابة ولا تخلو من الفتنة فى نظر هيوم نفسه ، وإن كان هو مقتنعا أن ذلك النوع من التفلسف لن يكون له نجاح . ولكن الطبيعة لحسن الحظ تأتى فى عون الميتافيزيقى فى البأساء وحين الضيق! يجب أن نعيش ، والفيلسوف ، كالعلى ، لا بد له فى الحياة العملية ، أن يؤمن بنظام الطبيعة ، وبوحدة الذات ، وببقاء الأشياء فى الخياة العملية ، أن يؤمن بنظام الطبيعة ، وبوحدة الذات ، وببقاء الأشياء الخارجية : « إن الطبيعة أقوى من أن تخضع لفكر أو مبدأ »(٢) .

# هيوم والپراجماتزم:

أليست خواطر هيوم هذه ، والميول البيولوجية في نظريته عن المعرفة ، ومجهوده الإقلال من نصيب الذهن ، بل وهذا المذهب القريب من الشك \_ أليس ذلك كله مما يدعونا إلى أن نؤوّل فلسفته تأويلاً پراجماطيقيا (أى مغلّبا لنواحى العمل على نواحى النظر الصرف ؟).

قد يصح لنا ذلك إذا اعتبرنا أن « البراجماتزم » فلسفة في صميمها مناوئة

<sup>(</sup>١) « بحث في العقل الإنساني » ق ه جزء ١

<sup>«</sup>Nature is too strong for principle». (Y)

اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى أَن تأخذها فلسفة هيوم . ولكنا نعتقد مع ذلك أن هيوم نفسه كان يرفض قطما البراجماتزم التي ينادي مها الكثيرون من المماصرين: أولاً لأن النفحات الدينيــة التي تُشتم في أُغلب صور البراجماتزم ، كانت تثير لديه بمض الحذر والتوجس وقلة الثقة وعدم الاطمئنان . إن فلسفة هيوم بطبيعتها عدوّ لكل مايعمل من قُرب أو من بُعد على إشاعة « الخرافات » . يضاف إلى هذا أن مذهب اليراجماترم يكاد أن يشوَّه فَكُرة الحقيقة النظرية على العموم . أما هيوم فلا يظن أن الحقيقــة تعتمد في شيء على حاجات أو ميول من هي لديهم حقيقة . وإنما يريد أن يَفْصل بين منطقة الحقائق التي يستطيع الوصول إليها وبين المنطقة التي تقف جهودنا دون بلوغها : وتفرقة كهذه عند هذا المعجب بنيوتُنْ تفيد نظرة ثابتة رصينة عن الحقيقة العلمية . ولنذكر الجميلة المشهورة التي تختم كتابه « بحث في العقل الإنساني » اذ يقول: «إذا تصفحنا مكتباتنا ، وكنا مخلصين لمبادئنا ، فما أكثر مانلقيه من مجلداتها وقوداً للنيران! إذا أخذنا مجلداً ما في اللاهوت أو في الميتافنزيقا المدرسية مثلاً ، ساءلنا أنفسنا : أيحتوى على استدلالات تجريدية عن الكم أو العدد ؟ ـ لا . أيحتوى على استدلالات بجريبية عن أشياء واقعية حاصلة ؟ \_ لا . إذن فلنلق به فى النار ، لأنه لايستطيع أن يحوى إلا سفسطات وأوهاما! » . ولا شك أن هــذا القول ليس ممــا يقوله البراجماطيقيون .

### هيوم والفلسفة النقدية :

ولیس کذلك ممـا یقوله فیلسوف نقدی من طراز «کانْتْ » . یری هيوم أن المعرفة الوضعية تتميز من التفلسف العقيم بصفات واضحة وضوحاً يبعد. عنها كل التباس. ويقنع هيوم بملاحظة هذا الأمر ؟ وإذا كان يضع المشكلة النقدية. متسائلا: «كيف تـكون التجربة ممكنة؟ » فما كان ليصوعها على محو ما صاغها كانت في « المقدمات » حين تساءل : « كيف تـكون الرياضيات الخالصة ممكنة ؟ وكيف يكون العلم الطبيعي الخالص الأولى ممكنا؟ » . وذلك لأن هيوم كان لايري. أنهنالك عالما طبيعيا خالصا « أوليا » . وكان يرىأن العلوم الوضعية الموجودة في واقع الأمم ليست بحاجة إلى ما يبررها عند العقِل. وهذا عينه هو ما لم يستطع «كانتْ » أَن يقبله : فقد أَني «كَانْتُ» أَن تَـكُون التجربة محدِّدة لذاتها ، ورأَىأَن على «النقد» أن يبين بيانا أوليا (سابقا على التجربة) حدود استعمال الدهن استعمالا مشروعا. ولقد شبته « هيوم » نفسه بالروّاد والجغرافيين . ولكن « كانْتْ » لا يقنع بأن يكون « جغرافي العقل الإنساني » : فإن علما جديداً \_ وهو النقد \_ يجب أن يبين القيمة الحقيقية لملكاتنا العارفة. ووقد وجدت تحليلاتُ «هيوم» مكانَهافي مذهب «كانْتْ» وقد بذل «كَانْتْ » جهده في التوفيق بينها وبين ما استبقاه مرى المذهب العقلي. الدجماطيقي .

ولكن هل كان هيوم يقبل البراهين التي يبسطم اكتاب كانت في «نقد العقل الخالص»؟ لنا أن نشك في ذلك : فنحن بجده في «المحاورات في الدين الطبيعي» يقول إننا إذا فسرنا نظام العالم يوجود فكرة سابقة عنه في العقل الإلهي لم بجد في ذلك ما يقدمنا خطؤة: لأنه يبق

علينًا أن نفسر علة هـذا التصميم في العقل الإلهي . وربما كان هيوم يستطيع أن يقول أيضاً : مافائدة نقلنا القوانين المكونة للطبيعة إلى الذهن الإنساني ، على نحو مايصنع كتاب « النقد » ؟ علينا الآن أن نفسر هذه المقولات وهـذه المبادئ. والواقع أن هذه مشكلة وضعها « فِشْته » تواً وفي حياة «كانْتْ » نفسه .

من أجل هـذا أمسك هيوم عن المسائل التي لم ير إلى حلما سبيلاً ، وقنع عهمة « الجغرافي » \_ وهي مهمة ليست يسيرة \_ وبذل جهده في الحذو حذو العلماء ، فقال : « ليس أنسب لهذه الفلسفة ( فلسفته هو التي تنسج على منوال فلسفة نيوتُنْ ) من تشكك متواضع يسير خطوات وئيداً وعلى حذر ، وليس أنسب لها من اعتراف صريح بالجهل في الأمور التي تتجاوز مقدور البشر ». (١)

# خاتهة الكتاب

نود في هذه العجالة أن نبين أن الفلسفة الحقة هي الفلسفة الروحانية ، وأن تاريخ الفلسفة نفسه ينبئنا أن كبار الفلاسفة ، وإن اختلفوا في تفاصيل العناصر التي تتألف منها مذاهبهم ، كانوا جميعا في صميم الأمن روحانيين ، وأن الفكرة الروحانية هي حقا الجوهر الأول والمبدأ الملهم لكل فلسفة أيا كانت .

نتساءل الآن ما الفلسفة الروحانية؟ وما الخصائص التي يجب أن تتم في فلسفة ما لكي تسمى فلسفة روحانية ؟

الروحانية حاجة من حاجات النفس الإنسانية قبل أن تكون مذهباً مرسوماً ، وخاصة الفلسفة الروحانية هي الفكرة الداهبة إلى أن الخلائق العاقلة لايمكن أن يكون مصيرها خاضهاً خضوعا مطلقا لنتائج الصراع الذي ينشب جزافا بين قوى الطبيعة الغاشمة ، بل تقول بالعكس أن المادة خاضعة للروح ، وأن الوقائع والأشياء المحسوسة تحكمها المعاني والمثل ، وأن فوق القوانين التي تخضع لها الظواهر في العالم الفيزيق \_ تلك القوانين التي لاتأبه برغباتنا ولا تحفل بالآمنا \_ إن فوقها قانوناً آخر هو قانون العدالة والحبة الذي لايغلبه شيء في العالم الطبيعي ، ولو برهة واحدة ، لأنه هو القانون المطلق والقانون الأسمى : ذلك صمح الفلسفة الروحانية .

لكن هذه النظرة غير كافية ، فهنالك أشياء أخرى ينبغي النظر فها : ذلك أن

المدالة إذا كان لابد أن تمود دولتها ، وإذا كان لابد لنا أن نـكون من شهود ذلك. العهد الميمون ، ومن المستمتعين ببركاته ، فذلك لأن فينا شيئًا ليس له في المادة سببه. الأخير : وإذن فلا بد أن يكون فينا نفس روحانية ؛ ثم إن المادة مجال الضرورة. والجبر ، ولا سبيل إلى فهم إحداها بدون الأخرى ؛ ومن حيث أننا نفلت من سلطان المادة فنحن نفلت أيضاً من سلطان الضرورة والقهر : أي أننا إذن أحرار مختارون ؟ كذلك نستطيع أن نقرر أن نفوسنا من حيث أنها لاتجانس بينها وبين المادة وَالضرورة ، إذن لهما وجودها الأصيل في مجال ليس هو مجال الزمان والمسكان: وإذن فنفوسنا باقية لاتموت ؛ وأخيراً إذا كانت المدالة لابد أن يأتى عهدها ، وإذا كانت هي المسيطرة في العالم على الرغم من جميع المظاهر ، فذلك لأن العدالة ليست كما يتوهم البعض ، من قبيل المجردات أو نظرات الأذهان ، وإنما هي أمر واقع موجود وأن ذلك الموجود قوة ، لأن جميع الأشياء خاضمة له ، وأن تلك القوة هي قوة الإرادة العاقلة التي تعمل من أجل غايات ، وإلا لـكانت قوة غاشمة تشبه سائر قوى الطبيعة الغاشمة ، ولكانت تدخل في صراع مع تلك القوى دون أن تـكون مسيطرة عليهـا ؟ ومن المؤكد أن تلك الإرادة العاقلة هي في الوقت نفسه إرادة خيّرة ،مادامت تريدأن يكون الظفر للعدالة في العالم : وذلك كله يفيد أن الله موجود ، وأنه خير محض ، وأنه ذو ذات مستقلة عن العالم .

هـذه النتائج جميعاً يستخلصها العقل الفطرى الذى أودعه الله الإنسانية ، وهو يستخلصها بمنطق مطمئن سديد لايخطئ .

وعلى ذلك يكون هنالك عدالة لاتجترح فى الحقيقة أبداً ، مهما يحدث فى عالم الظواهر من افتئات على تلك الفكرة وعلى شعورنا بها ، ويكون لنفوسنا روحانية وحرية وبقاء ، ويكون الله موجودا ، وذا شخصية ، واسع القدرة ، فياض الخير ، أحكم الحكماء: تلك هي النظرات أو الاعتقادات الكبرى التي تنتظمها الفلسفة الروحانية.

ونقول إن هذه الاعتقادات التي تفرضها على نفوسنا سلطة لاسبيل إلى دفعها \_ لأنها هي سلطة عقولنا نفسها في عملها الفطرى الضروري \_ هي الجوهر والصميم لكل فلسفة سواء أكانت لخاصة الناس أم عامتهم .

وتاريخ الفلسفة ، مهما يكن ظاهره ، يؤيد كل التأييد ماذهبنا إليـه . ولسنا نعنى بهذا أن كبار الفلاسفة جميعا قد صرحوا بإيمانهم بالحرية وببقاء النفس وبوجود الله : فإن منهم بالمكس فريقاً كبيرا قد أنكروا إحدى هــذه الحقائق أو أنكروا أكثر من واحدة منها؟ بل إن كثيرين منهم قد أنكروها جميعا في وقت واحد وعلى وجه صريح ، ولكنا إذا أنعمنا النظر في مذاهبهم تبينا أنهم إنما أنكروا من الروحانية حرفيتها لا جوهرها ؟ بل أنهم كانوا أشد الناس حرصاً على الإبقاء عليـــه أصغى وأكمل مما يمكن أن يكون في نفوس العامة : هــذا سپينوزا مثلاً نراه من أصرح الفلاسفة قولاً بالجبر وبوحدة الوجود ، ولكنا نراه مع ذلك يبذُلُ أكبر الجهود لكي يصل إلى الحرية الصحيحة ، ولكي يثبت بمذهبه دعائمها ، ويأوى بها فى مذهبه إلى ركن شديد . صحيح أن الله عند سپينوزا بعيــد عن أن يكون كائنا مريداً مفكراً ، لكن فلسفة ذلك الفيلسوف « النشوان في الله » هي مع ذلك فلسفة ذات طابع دینی عمیق .

وليست حال سيينوزا حالاً فريدة لا نظير لها فى تاريخ الفلسفة: فالرواقيون فى تاريخ الفلسفة القديمة قد تبدو فلسفتهم لأول وهلة فلسفة مادية ، ولكن المتأمل فيها لا يلبث أن يتنسم منها نفحات أخلاقية روحية لانزاع فيها . أما المذاهب الفلسفية

الكبرى ،كمذهبأفلاطون وأرسطو وديكارت وليبنينُّ وكانْتُ وبرجسون، فنستطيع أن نسميها دون تكلف أو إسراف فلسفات روحانية ، لأنها جمعت أهم مافى المذهب الروحاني من خصائص وميزات .

نستطيع إذن أن نقول إن تلك الفلسفات جميما روحانية ، وهي كذلك بروحها وبمقصدها إن لم تكن بصورتها ومظهرها. على أن هنالك درجات في تلك الروحانية، روحانية النية والباطن : فإن الغريزة الأخلاقية التي تجعلنا نؤمن بالعدالة وبالله لاتؤثر أثراً واحداً عند جميع الناس ، ولكي نحس أثرها يجب أن تكون لنا قلوب ، وفي الناس كثيرون من أهل الذكاء ، ولكنهم يكادون يكونون محرومين من القلوب .

ومن أجل ذلك كانت هنالك فلسفات جافة فاترة جامدة الشعور قليلة الحظ من النبل والارتفاع ، ولكن التأمل لايلبث أن يجد فى تلك الفلسفات الحالية من السمو قبساً من النور الذى يتألق فى الفلسفات الروحانية الكبرى .

فه\_\_\_رس

\_\_\_\_

(الموضوع) (الصفحة) مقدم\_\_\_ة 1 - 3 اليونان {· - 0 ١ — السوفسطائيون **\Y** -- **Y** ۲ — سقراط ب ٤٠ - ١٨ الإسلاميون  $\Lambda \xi - \xi \Lambda$ ١ — الفلسفة الإسلامية 01 - 24 ۲ — الفارابي 71 - 07 ٣ – ابن سينا VY - 7Y ٤ - ابن رشد 12 - VE الأوربيون 101- 10 ۱ – دیکارت 171 - 17 ۲ — هيوم 104 - 179 خاتمة الكتاب 171-101 A. R. BULLOCK, ISLAMIC BOOKS 2 KELBURNE RD., OXFORD, U.K.

# مؤلفا مسالجمعت الفليسفت المصريي

يشترك فيها أعلام الباحثين فى الفلسفة والاجتماع . تستأنف الهضة العلمية فى الشرق ، وتجعل مسائل الفلسفة فى متناول الجميع . ضرورية لسكل مثفف وباحث .

#### ظهر منه\_ا:

١ - فيلسوف العرب والمعلم الثاني : لمعالى الأستاذ مصطفى عبد الرازق باشا

٢ — الأسرة والمجتمع : للأستاذ الدكتور على عبد الواحد وافي

٣ — شخصيات ومذاهب فلسفية : للدكتور عثمان أمين

الكتاب التالي:

الحياة الروحية في الإسلام : للدكتور محمد مصطفى حلمي

### بعض الكتب التي ستظهر من بعسده:

الحياة الأخلاقية : للأستاذ الدكتور منصور فهمي باشا

الفلسفة العلائية : للأستاذ الدكتور طه حسين بك

التشريع والإصلاح الاجتماعي : للأستاذ محمد العشماوي بك

فلسفة التاريخ : للأستاذ محمد شفيق غربال بك

التصوف وفريد الدين العطار : للأستاذ الدكتور عبد الوهاب عزام

الفلسفة والعلوم المربية : للأستاذ أمين الخولى

أهل الملامة والفتوة والتصوف في الإسلام: للأســتاذ الدكتور أبو العـــلا عفيني

بين الفلسفة والدين : للأستاذ الدكتور ابراهيم بيومي مدكور

بين الفلسفة والأدب : للأستاذ على أدهم

الجمال في الطبيعة والفن : للأستاذ محمود الخضيري

الحب والكراهية : للدكتور أحمد فؤاد الإهواني

فرويد وعلم النفس : للأستاذ محمد مظهر سعيد